

اردوشر ح: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَه از مچد دالنصر حکیم الاسلام اما انقلاب مولانا عبیدالله سندهیؓ

> اشاعت اول: 2010ء کمپیوٹر کے آؤٹ: ندیم احمد سولنگی طالع: ذکی سنز پر نٹرس کراچی ناشر: حکمت قرآن انٹیٹیوٹ کراچی

ایڈریس: حکمتِقرآنانِسٹیٹیوٹ 6سند هی جماعت کوآپریٹوسوسائٹی، جوگی موڑ بس اسٹاپ نیشٹل ہائی وے کراچی-75030 رابطے کیلئے 35000278

web:www.hikmatequran.org



# ار دو شرح

# حُجّةُ النّٰمِ الْبَالِطَه

(انسانوں کے شخصی اور اجماعی مسائل، اخلاقیات، ساجیات اور اقتصادیات کی روشنی میں فلاح انسانیت کا عظیم دستاویز۔ جمۃ الاسلام امام شاھ ولی اللّٰہ ؓ کی مشہور کتاب کا پر حکمت خلاصہ)

> مجد دالعصر تحييم الاسلام، امام انقلاب مولا ناعبيد الله سند هي رو (پيدائش ۲۷۸ مبندي ر ۱۸۷۲ء، وفات ۲۳۸ مبندي ر ۱۹۳۴ء)

حكمت قرآن إنستييوت





| 00   |                                           |
|------|-------------------------------------------|
| 51   | چوتھا فا ئدہ : اختلافات دور کر نا         |
| ں کی | یا نچوال فا ئدہ :شک پیدا کرنے والوا       |
| 52   | تر ديد                                    |
| 53   | چھٹا فائدہ:علم حدیث کی خدمت               |
| 54   | علم کلام میں شاہ صاحب کا مسلک             |
| 54   | متکلمین سے اختلاف                         |
| ے55  | اس مسلک کی تا کید قرآن اور سنت            |
| 56   | اختلافی مسئلے                             |
| 57   | شاه صاحب مخشله کا مسلک                    |
| 58   | عا کموں کے اختلا فوں کے سبب               |
| 59   | امام صاحب کا مسلک                         |
| 60   | فقه میں امام صاحب کا مسلک                 |
| 60   | تحقيق مىلك                                |
| 62   | ک سلط<br>کتاب کے مضامین کی تقشیم          |
| 65   | يبلا با ب                                 |
| 65   | ، بندند.<br>ابداع، خلق اور تدبیر کی تشریح |
| 65   | پېلا مبحث                                 |
| ں کی | انسانی ذمہ دار ی اور انسان کے عملور       |
| 65   | جزا کے اسباب                              |
| 65   | امام صاحب کے فلیفے کا خلاصہ               |
| 70   | ا) ابداع                                  |
| 71   | ۲) خلق                                    |
| 71   | ہر چیز کا ایک طبعی خاصہ ہے                |
| 72   | ۳) تدبیر                                  |
| 73   | تدبیر کی چند مثالیں                       |
| 73   | مثال نمبر ا                               |
| 73   | مثال نمبر ۲                               |
|      |                                           |

| S. S |                                             |
|------------------------------------------|---------------------------------------------|
| ين36                                     | قرآن اور حدیث اسے غلط قرار دیتے ?           |
| 37                                       | نماز کی مثال                                |
| 37                                       | ز کوۃ کی مثال                               |
| 38                                       | روزے کی مثال                                |
| 38                                       | مجج کی مثال                                 |
| 38                                       | قصاص کی مثال                                |
| 38                                       | قا نو نی سزاؤں کی مثا ل                     |
| 38                                       | جها د کی مثال                               |
| 39                                       | آپس کے معا ملات کی مثال                     |
| 39                                       | نی اگر م مَاللَّیْمُ کی بتائی مِو کی حکمتیں |
| 42                                       | صحابہ کی بیان کی ہو ئی حکمتیں               |
| ان                                       | صحابہ کے بِعد آنے والے لو گوں کی بیا        |
| 42                                       | کی ہو نمیں حکمتیں                           |
| 43                                       | مسلمان حکیم اور علم اسرار دین               |
|                                          | علمول کے اچھے اور برے ہونے کا صحیح          |
| 43                                       | قاعده                                       |
| 46                                       | امام صاحب كامسلك                            |
| 46                                       | عالموں کے اعتراضات                          |
| 47                                       | ان اعترا ضول کے جوا بات                     |
| 47                                       | اس علم کے مشکل ہونے کا جواب                 |
| 48                                       | اس علم میں تصنیف نہ ہونے کا جواب            |
| تہیں                                     | • •                                         |
| 49                                       | لکھی گئیں                                   |
| 50                                       | کیا کتا ہیں لکھنا بے فائدہ ہے؟              |
| 50                                       | پہلا فائدہ: قرآن کی حکمت کا اظہار           |
| 51                                       | دوسرا فائد ہ: اطمینا ن کا حاصل ہونا<br>     |
| 51                                       | تيسرا فا ئده: عقل حاصل ہو نا                |
|                                          |                                             |

# فهرست

| 20 | مولانا عبیدالله سندهی کا تبصره | تحکیم الہند امام ولی اللہ وہلوی وعظاللہ کے مختصر                                   |
|----|--------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 22 | (٣) الفوزالكبير                | حالات اور تعلیمات                                                                  |
| 22 | الفوذ الكبيرير أيك نظر         | پس منظر 13                                                                         |
| 23 | باب اول                        | آباء واجداد 14                                                                     |
| 23 | باب دوم                        | شيخ عبدالرحيم وخاللة                                                               |
| 24 | باب سوم                        | المام شاه ولى الله ومشاللة كى تعليم وتربيت 15                                      |
| 24 | باب چپارم                      | تدريس 16                                                                           |
| 24 | (۵) فتح الخبير                 | مح اور وفات                                                                        |
| 26 | ديباچپه از مصنف                | اخلاق وعادات اور مسلک                                                              |
| 26 | حدیث کا علم                    | اساتذه 17                                                                          |
| 27 | حدیث کے علمول کے در ہے         | ا) علامه شيخ عبدالرجيم ومشاللة أ                                                   |
| 29 | علم اسرار دین                  | ٢) شيخ محمد افضل سيالكونى توشاللة الله                                             |
| 29 | اس علم کے فائدے                | ٣) فينخ ابو طاهر الكروى المدنى توفيظة عليه 18                                      |
| 30 | کیا بیہ علم بدعت ہے ؟          | <ul> <li>شيخ وفد الله المكى توشاللة</li> <li>شيخ وفد الله المكى توشاللة</li> </ul> |
| 31 | اس علم پر کو ن ِ لکھ سکتا ہے ؟ | ۵) شيخ تاج الدين القلمي ومؤاللة 💮 18                                               |
| 32 | یہ کتا ب کیوں لکھی ہے؟         | آپ کے شاگرد 18                                                                     |
| 33 | تصنیف میں دیر کیوں لگی ؟       | تصنیفات پر ایک نظر 19                                                              |
| 34 | تصنیف کی طرف توجہ              | (۱) ترجمه ٔ قرآن 19                                                                |
| 35 | کتاب کے نام کی وجہ             | (۲) مقدمه (۵                                                                       |
| 36 | مقدمه                          | (٣) فوائد فتح الرحمٰن 20                                                           |

| اُرُدُوشِ ٥: حُجَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ | 6                                                 |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------|
| یہ چیزیں انسانی نوع کا خاصہ ہیں 🛚 123   | روح کی حقیقت 107                                  |
| ہر نوع کے لئے الگ تدبیر 123             | کیا ہمیں روح کا علم کم دیا گیا ہے؟ 107            |
| نباتات میں تدبیر کی کار فرمائی 124      | روح عامیانہ نقطہ نگاہ سے 108                      |
| حیوانات میں تدبیر کی کار فرمائی 124     | روح کی حقیقت 108                                  |
| نوع انسان میں تدبیر کی کار فرمائی 125   | موت کیا ہے؟                                       |
| انسان کی خصوصیتیں 127                   | موت کے بعد کی حالت 110                            |
| ا) انسان کی عقلی قوت 127                | ملکیت اور بهیمیت 111                              |
| ۲) انسان کی عملی قوت ( 128              | روح کی اور حقیقت کیا ہے؟                          |
| انسان کی ضرور تیں 129                   | چیٹا باب                                          |
| عقلی ترقی کا انتظام 129                 | انسان کے لیے قانون کی پابندی 112                  |
| علم مختلف درجول میں                     | امانت سے کیا مراد ہے؟                             |
| یہ علم انسان کے لیے طبعی ہیں 133        | "ظلوم" اور "جہول" کے معنی 113                     |
| آنھوال باب 135                          | امانت قبول کرنے کا نیتجہ 114                      |
| شرعی قانون جزا اور سزا کے لئے کیوں لازم | المانت اور فرشة 114                               |
| 135                                     | امانت اور حيوانات 114                             |
| انسان کے کاموں کے نتیجوں کے اسباب137    | امانت اور انسان 115                               |
| ا)۔صورت نوعیہ کا تقاضا 137              | الله تعالیٰ کی ایک حکمت 115                       |
| ۲) ملاءِ اعلیٰ کا اژ                    | لذت اور الم كيا ہے 116                            |
| ۳) شرعی قانون کا تقاضا                  | انسان کی موجودہ حالت                              |
| ۴) نبی کی اطاعت 💮 141                   | شریعت انسان کے لئے طبعی چیز ہے 117                |
| ان در جوں کا باہمی مقام 142             | ساتوال باب بر |
| بحث كا خلاصه 144                        | انسانی ذمه داری کی پیدائش اس کی تقدیر             |
| نوال باب د تا ما د ا                    | ے 118                                             |
| انسانی سوسائٹی میں جبلی اختلافات 145    | صورت نوعیه کا قانون نباتات میں 119                |
| جبتت نہیں بدلتی 146                     | حيوانات ميں                                       |
| انسان کی ساخت کا تجربہ 147              | حیوانوں کو الہام کہال سے ہوتا ہے؟ 122             |
| ملکی قوت کے درجے 147                    | انسان کی ترقی کا راز 122                          |

| 5          |                                     |    | اُزُوُوشِر ٢: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ |
|------------|-------------------------------------|----|------------------------------------------|
| 89         | ملاء اعلیٰ کی تین قشمیں             | 73 | مثال نمبر ۳                              |
| 89         | ا) ـ حا ملين عرش                    | 73 | مثال نمبر ۴                              |
| 89         | ٢) ـ حا فين حول العرش               | 74 | قوتوں کا مکراؤ اور اس کا نتیجہ           |
| 89         | س)_عليين                            | 74 | خیر اور شر کیاہے؟                        |
| 89         | انسان کی تر قی                      | 74 | شر دور کرنے کے طریقے                     |
| 90         | جہنم کیاہے ؟                        | 75 | ا) قبض                                   |
| لى ؟ 90    | دوزخ سے ترتی کس طرح ہو گ            | 75 | ۲) بسط                                   |
| 91         | ملاء اعلیٰ کا ذکر قرآن میں          | 75 | ۳) احاطہ                                 |
| 91         | احادیث میں ملاء اعلیٰ کا ذکر        | 76 | مه) البام                                |
| 95         | فرشتے اور ان کا کا م                | 77 | دوسرا باب                                |
| 96         | فرشتوں کا اجتماع                    | 77 | عالم مثال                                |
| 96         | ملاءاعلى                            | 77 | عالم مثال کیاہے؟                         |
| تے ہیں؟ 97 | اللہ کے تھم پہلے کہاں نازل ہو۔      | 78 | عالم مثال کے طبقے                        |
| 98         | ا) نورانی فرشتے                     | 79 | ساء اور افلاک                            |
| 98         | ۲) مثالی فرشتے                      | 79 | عالم مثال میں نزو ل اور صعود             |
| 98         | ۳) انسانی روحیں                     | 79 | عالم مثال کے ماننے کی ضرورت              |
| 99         | ملاءاعلیٰ کے کام                    | 80 | عالم مثال كا ذكر حديث اور قرآن ميں       |
| 99         | حظيرة القدس                         | 83 | ظاہر ی معنی(۱)                           |
| 100        | روح القدس کی مدد کیا ہے؟            | 83 | فریب نظر (۲)                             |
| 100        | ملاءسا فل کے فرشتے                  | 84 | استعاره (۳)                              |
| 101        | شيطاني قوتين                        | 84 | امام غزالی کی تصر تک                     |
| 103        | چوتھا باب                           | 87 | تيراباب                                  |
| 103        | الله تعالی کا قانون یا سنت الله<br> | 87 | ملاء اعلیٰ                               |
| 103        | نقلی شهاد تیں                       | 87 | تین قشم کی مخلوق                         |
| 103        | عقلی شہاد تیں                       | 87 | نتجلی اور عرش                            |
| 104        | اسباب میں ککر اور حکمت الہی         | 88 | انسان اکبر                               |
| 107        | پانچوال باب                         | 88 | حظيرة القد س اور ملاء اعلیٰ              |
|            |                                     |    |                                          |

| -     | ﴿ أَرُوُوشُرِ نَ: حُجَّةِ اللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴾ |     | 8                              |
|-------|--------------------------------------------------|-----|--------------------------------|
| 198   | ا)_عام طبقہ                                      | 187 | پندر هوال باب                  |
| 198   | ٢)_ ن كا طبقه                                    | 187 | انسان کی موت کی حقیقت          |
| 199   | ۳) ـ اونچا طبقه                                  | 187 | مر کبات کی دو قشمیں            |
| 199   | ان طبقول میں خدا کا تصور                         |     | ا) کیمیاوی مر کبات( Chemical   |
| کی کا | ان طبقول میں مرنے کے بعد کی زنداً                | 187 | (Compounds                     |
| 201   | تضور                                             |     | ۲) امتزاجی یا غیر کیمیاوی      |
| 204   | ا) اہل بیداری                                    | 187 | مر کبات(Mixtures)              |
| 204   | (الف) اچھے کاموں کا نور                          | 187 | سلسله ارتقامیں مر کبات کا مقام |
| 204   | (ب )یادداشت کا نور                               | 189 | مادی دنیا کی تنقسیم            |
| 205   | (ج) رحمت کا نور                                  | 190 | معدنيت                         |
| 205   | (۲)خوابیده جماعت                                 | 190 | بڑھنے والے اجسام               |
| 207   | ۳) کے کمزورلوگ                                   | 190 | حيوانيت                        |
| 210   | ۴) کابل اصطلاح                                   | 191 | انسانيت                        |
| 211   | قبر کی دنیا اور حشر کی دنیا کا فرق               | 191 | ایک شہے کا ازالہ<br>:          |
| 213   | ستر هوا <b>ن باب</b>                             | 192 | نفس انسانی کے دو مادے<br>۔     |
| 213   | حشر کے واقعات<br>عنا                             | 192 | مرنے کے بعد کی حالت            |
| 215   | "روح اعظم"                                       | 193 | انسانوں کی دو قشمیں ہیں:<br>'  |
| 216   | ہر ایک نوع کے لئے احکام                          | 193 | ا) بیدار طبع انسان<br>ب        |
| 216   | ا)۔ظاہری                                         | 193 | ۲) غافل انسان                  |
| 216   | ۲)_باطنی<br>مراسب                                | 193 | مرنے کے بعد جسم کی حالت        |
| 217   | فرد کی"سعادت"                                    | 195 | ملکیت اور بهبیت کا تعلق<br>"   |
|       | روحوں کی کشش حظیرة القدس کی طر                   | 195 | مخالف صور تیں<br>نبہ ت         |
| 221   | بھیرت پیدا کرنے کی چند صور تیں                   | 196 | موافق صور تیں                  |
| 223   | حشر کے بعض مظاہر<br>میں شفر میں ش                | 197 | سولہواں باب<br>•               |
| 223   | نوعی اور شخصی خواهشیں<br>بی                      | 197 | ָתנה'<br>                      |
| 227   | تمہیر<br>عا عا                                   | 197 | انسانی زندگی کی تقشیم          |
| 230   | علم حدیث اور علم اسرار دین                       | 198 | انسانی نوع کے تین طبقے         |

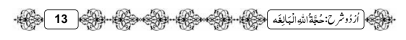
| اردوس خجة الله البالغه                |
|---------------------------------------|
| بہیمی قوت کے درج                      |
| جبلت اور تربیت 149                    |
| ملکیت اور بهیمیت کس کس طرح جمع ہوتی   |
| ين 149                                |
| دونوں کے جمع ہونے کے چار درجے 150     |
| تجاذب کی حالت میں 150                 |
| مصالحت کی حالت میں 150                |
| ان حالتوں پر مختصر تبصرہ 151          |
| دسوال باب 154                         |
| انسان کے دل میں "خواطر"کی پیدائش 154  |
| خواطر کے پیدا ہونے کے اسباب 155       |
| ا) ـ انسان کی جبلت 155                |
| ۲) دانسان کا مزاح                     |
| ۳)_دل بنتگی 156                       |
| م)_روحانی میلان 156                   |
| ۵)۔شیطانی اثر میطانی اثر              |
| ہم خواب کیول دیکھتے ہیں ؟ 157         |
| گیار ہوال باب                         |
| انسانی روح کے ساتھ اعمال کا علاقہ 158 |
| عملوں کے نتیج باتی رہتے ہیں 159       |
| روح عملوں کا منبع ہے 160              |
| عمل کی پیدائش 160                     |
| عمل کا عود 161                        |
| عمل كا تشبّث                          |
| عمل كا احصاء 163                      |
| امام غزالی عث کا قول 164              |
| بارہوال باب 165                       |
|                                       |

| -   | اُرُدُوشِرِ 5: حُجِّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ            | ·   | 10                                    |
|-----|------------------------------------------------------|-----|---------------------------------------|
| 262 | گر کیا ہے؟                                           | 255 | حیوانات کی تسخیر                      |
| 263 | كالئ                                                 | 255 | مسكن                                  |
| 263 | تعيين منكوحه                                         | 255 | لباس                                  |
| 263 | پر دے کی ضرورت                                       | 256 | تعيين منكوحه                          |
| 264 | محرمات                                               | 256 | بهترين اجماع                          |
| 264 | عورت کا مقام گھر میں                                 |     | اِر تفاقِ دُومٍ: تهذیب کی دوسری منزل: |
| 265 | یچ اورمال باپ                                        | 256 | قصباتی زندگی                          |
| 265 | سيد بالطبع اور عبدبالطبع                             | 256 | انسانیت کا اثر ارتفاقات پر            |
| 266 | خانگی جھگڑوں کا فیصلہ                                | 257 | ار تفاق دوم کے ابواب                  |
| 266 | تفریق کا اصول                                        | 258 | (۱) حکمت معاشیه                       |
| 266 | یج کے حقوق                                           | 258 | رفاہیت کے تنین درجے                   |
| 267 | گھر میں مرد کا بلند مقام                             | 259 | رفاهيت بالغه كانقصان                  |
| 267 | میل جول کے فائدے                                     | 259 | حکمت معاشیہ کے اجزا                   |
| 267 | (۳) انظام معاش<br>ر                                  | 259 | (الف) كھانا                           |
| 268 | پیشوں کی شخصیص کی ضرورت<br>پ                         | 260 | (ب) پيا                               |
| 269 | مبادلے کی ضرورت<br>پر                                | 260 | (ج) نظافت                             |
| 269 | پیشہ اختیار کرنے کا اصول<br>پیشہ اختیار کرنے کا اصول | 260 | (د)زينت                               |
| 270 | پیشوں کی تقسیم اور حکومت                             | 260 | (ه) لباس                              |
| 270 | ممنوع چیزیں<br>ا                                     | 261 | (و) ممکن<br>تاریخ                     |
| 272 | (م)_کین وین<br>مرکز                                  | 261 | (ز)تسکین جذبئه جنسی                   |
| 272 | مبادلے کی شکلیں                                      | 261 | (ح) سفر                               |
| 273 | مبادلے کے اصول                                       | 261 | (ط، ی)مشی و قعود                      |
| 273 | چند مفید اصول                                        | 262 | (یا) سونا                             |
| 275 | جوا اور سٹہ بازی کیوں ممنوع ہے؟<br>۔                 | 262 | (یب) مرض                              |
| 275 | سود کی ممانعت                                        | 262 | (یج) مصائب                            |
| 278 | رشوت<br>• سر د                                       | 262 | (يد) کلام                             |
| 278 | وقف کی ضرورت                                         | 262 | (۲) انتظام خانه داری                  |

| 9                                         | الرُوُوسُرِ حَنَّجَةُ اللهِ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهِ الْبَالِغَهِ ﴾ |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| انسان کی دو تعریفیں : شاہ رفیع الدین کی   | حجة الله البالغه 230                                            |
| تعریف 241                                 | جلد اول 230                                                     |
| اجتماع کا استعال 242                      | مبحثِ اول مبحثِ اول                                             |
| ٢) ارتفاقات الهيه                         | مبحث دوم                                                        |
| انسان کی فوقیت حیوانات پر 244             | مبحث سوم                                                        |
| ا) ظاہر ی فرق                             | مبحث چہارم 231                                                  |
| ۲)_باطنی فرق                              | مبحث پنجم                                                       |
| (۱) درائے کل (Public Weall) کا تصور 246   | مبحث ششم 231                                                    |
| 246 (Aesthetic Taste) دون برال (۲         | مبحث <sup>ہفت</sup> م 231                                       |
| ۳) ـ مادهٔ ایجاد و تقلید 247              | جلدووم                                                          |
| انسان کی مجبوریاں 248                     | علم فقه کی خدمت 232                                             |
| ارتفاقات کے چار درج                       | تصوف کی خدمت 233                                                |
| (الف) حكمت معاشيه ( Organisation          | سطعات 233                                                       |
| 250 (of Livelihood                        | معات 233                                                        |
| (ب) حكمت اكتسابيه (Organisation of        | الاعتباه في سلاسل اولياءالله                                    |
| 250 (Professions                          | القول الجميل في بيان سواء السبيل 🛚 234                          |
| (ح) حکمت منزلیه ( Organisation of         | الطاف القدس 234                                                 |
| 250 (Home                                 | تارخ 235                                                        |
| (د) حکمت تعاملیه ( Organisation of        | فأسفر 235                                                       |
| <b>251</b> (Trade                         | امام ولى الله اور انقلاب 237                                    |
| (ه) حکمت تعاونیه (Co-operation) 251       | بحث إرتفاقات 239                                                |
| ان در جول کا باہمی ربط 252                | انسان کی ترنی ترقی کی منزلیں 239                                |
| ار تفاق اول: تهذیب کی تیبلی منزل : دیباتی | ارتفاقات سے کیا مراد ہے؟ 239                                    |
| زندگی 253                                 | إِدْ تِغَاقات كَى دو قسمين 239                                  |
| انسان کے مادۂ ایجاد کا عمل 253            | ا) ارتفاقات معاشيه 240                                          |
| کھانے پینے کے متعلق 📗 254                 | عقل انسانی کا مقام 240                                          |
| ا زبان 254                                | آلات كا استعال 240                                              |

| -   | الرُوُوشر ن حُجَّةِ اللهُ البَالِغَه      | -     | 12                                  |
|-----|-------------------------------------------|-------|-------------------------------------|
| 318 | مسلم حكماء                                | 308   | اصول ارتفاقات پراقوام عالم كا اتفاق |
| 319 | مغربی حکماء                               | 308   | اصول ارتفاقات میں اتحاد             |
| 319 | امام ولی الله اور اجتماعیت                | 309   | اصولِ ارتفاقات فطری <del>ب</del> یں |
| 319 | فرد اور جماعت                             | 309   | بیہ اصول طبعی ہیں                   |
| 321 | اجتماع کا اثر اخلاق پر                    | 311   | انبياء اور حکماء کا کام             |
| 322 | معاشی حالات کا اثر اخلاقِ عوام پر         | ام111 | انسان کی ترنی زندگی میں رسموں کا مق |
| 323 | معاشیات کا مقام                           | 311   | رسوم کی حقیقت                       |
| 325 | اخلاقِ اربعه                              | 312   | رسوم کی پیدائش                      |
| 326 | "عدالت" کی اہمیت                          | 312   | ان کے پھیلنے کے اسباب               |
| 326 | ا قصادی خرابی کا اثر اخلاق پر             | 313   | خرابی کے اسباب                      |
| 327 | معاشی حالت کی اصلاح کی ضرورت              | 314   | انقلاب کی ضرورت                     |
| 327 | انبياء اور ارتفاقات                       | 314   | انبياء اور ارتفاقات                 |
| اح  | نبی اکرم مَثَاثِیْتُمُ کی بعثت کی غرض:اصا | 316   | اعتدال کی ضرورت                     |
| 328 | ارتفاقات                                  | 316   | ارتفاقات میں تنزل                   |
| 330 | ارتفا قاتِ الهميه                         | 317   | تنزل کے وقت کیا کیا جائے            |
| 332 | خاتمه                                     | 318   | معاشات کا اثر اجتماعی اخلاق پر      |
|     |                                           | 318   | حكماء اور انفراديت پيندي            |
|     |                                           | 318   | بونانی حکماء                        |

| 11                                             | - ﴿ أَرُوُو شَرَحَ: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ ﴾ ﴿ اللهِ الْبَالِغَهِ ﴾ ﴿ اللهِ الْبَالِغَهِ ﴾ ﴿ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَةِ اللهِ الْبَالِغُولِ اللهِ الْبَالِغَةِ اللهِ الْبَالِعَلِيقِ اللهِ الْبَالِغَةِ اللهِ الْبَالِغَةِ اللهِ الْبَالِغَةِ اللهِ الْبَالِغَةِ اللهِ الْبَالِعَلِيقِ الْبَالِعَلِيقِ الْبِيلِيقِ الْبَالِعَلِيقِ الْبِيلِولِ الْمِلْلِيلِيقِ الْبِيلِيقِ اللهِ الْبِيلِيقِ الْبِيلِيقِ الْبِيلِيقِ الْبِيلِيقِ اللهِ الْبِيلِيقِ اللّهِ الْمِيلِيقِ اللّهِ الْمِيلِيقِ اللهِ الْمِيلِيقِ الْمِيلِيقِ الْمِيلِيقِ الْمِيلِيقِ الْمِيلِيقِ الْمِيلِيقِ اللّهِ الْمِيلِيقِ اللّهِ الْمِيلِيقِ الْمِيلِيقِ الْمِيلِيقِ الْمِيلِيقِ الْمِيلِيقِيلِيقِ الْمِيلِيقِيلِيقِيلِيقِ الْمِيلِيقِ الْمِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِيلِيقِي |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| شهروں کی دو قشمیں 292                          | (a)۔امدادِ با <sup>ج</sup> ی (279                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| حکومت خود اختیاری کے تین طریق 🛚 293            | تعاون کی ضرورت 279                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| (۱)۔رسم کی پابندی                              | تعاون کی صورتیں 279                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (۲)_چودهراېت                                   | (۱) مضاربت (280                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (٣)_اجتماع عقلاء ليعني پارليمنٺ                | (۲) مفاوضت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 293 (Parliament)                               | (۳) عنان (۳)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| شہری زندگی کی خرابی کے اسباب 🛚 294             | (۴) شركت صنائع (Guildism) 280                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| عام اسباب 294                                  | مزارعت 280                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (۱) مذهبی اختلافات 294                         | امام ابو حنیفه رمینالله مخالف بین 280                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (۲) خفیہ دسیسہ کاریاں 294                      | حضرت امام الهند ومشاللة كا فيصله 281                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| (۳) اجتماع اشرار 294                           | مولانا عبيدالله سندهى عرفتالله كا مسلك 282                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| (۴) قتل و غارت کی وارداتیں 💮 294               | جاگیر داری اور زمینداری کا انسداد 284                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (۵) عاداتِ فاسده كا ظهور (۵)                   | مکیت کیا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (۲) ضرررسال معاملات (۲)                        | حضرت فاروق اعظم رفحاتين أفياله 285                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| (۷) مثتبه مقدمات                               | المام عبد العزيز وعيالله كا فتوى 286                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| (۸) بدوی زندگی اختیار کرنا (۸)                 | کانیں حکومت کے قبضے میں 287                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (۹) پیشوں کی غلط تقسیم 296                     | مز دور اور سرمایی دار کا جھگڑا 288                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| (۱۰) معاشرتی عدم توازن 297                     | ارتقاق سوم: تهذیب کی تیسری منزل: شهری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| (۱۱) مفر حیوانات کی کثرت 297                   | يا قوى زندگى 289                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| سب سے بڑے اسباب 297                            | میونسپل بورڈ کی ضرورت 289                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| اجھا می خرابی کے اسباب مے 298                  | میونسپل بورڈ کے فرائض 289                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ار تفاق چہارم: تہذیب کی چو تھی منزل: بین<br>-  | (ا)_قضاء (Judiciary)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الأقواميت 305                                  | (r) ـ شهرياريت (Executitye)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ضرورت 305                                      | (٣) ـ ظام حربي (Military)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| نظام کیسا ہو؟ 305                              | (۳) فاه عامه (Public Weal)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| اللہ تعالیٰ کی سب سے بڑی نعمت 306              | (۵) محکمهٔ احتساب(Censorship)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| حضرت محمد رسول الله مَثَاثِينَا كَمَا منصب 307 | شیکسوں کی ضرورت 292                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |



#### بسم الله الرحمن الرحيم

# حکیم الہند امام ولی الله دہلوی و مثالله می الہند امام ولی الله دہلوی و مثالله میں اللہ میں اللہ میں اللہ میں ا

#### پس منظر

ہندوآریاوں کی تہذیب اور شائنگی اور نظام اخلاق وسیاست کی لہریں تدھم پڑجانے کے بعد محمود غزنوی کے زمانے کے قریب شال مغرب کے مسلمانوں کی آمدسے جس نئی تہذیب وشائنگی کا سیلاب ہندوستان پرچھایا، اس کا زور بھی اٹھارویں صدی کے شروع میں ٹوٹ گیا۔ جس طرح ہندو آریاوں کے زمانے میں اشوکِ اعظم جیسا بادشاہ پیدا ہواات طرح مسلمانوں کے دور میں اور نگ زیب عالمگیر جیساسلطان دبلی کے تخت پر بیٹھا۔ جس نے سارے ہندوستان میں ایک قانون کی مرکزی حکومت پیدا کی۔ بید دونوں زمانے تاریخ ہند میں اپنی اپنی حد تک میں ایک قانون کی مرکزی حکومت پیدا کی۔ بید دونوں زمانے تاریخ ہند میں ایساخلل پڑا کہ اس کے قابل فخر ہیں۔ لیکن اس آخری دور میں مسلمانوں کے پیدا کر دہ نظام میں ایساخلل پڑا کہ اس کے قائم رہنے کی کوئی صورت نہ رہی۔ چنانچہ حکمر ان طبقہ انسانیت کے اصول بھول چکا تھا اور عوام ان کے ظلموں کا شکار ہور ہے تھے۔ جس کا نتیجہ بیہ نکلا کہ خاص اور عام طبقے انسانی بزرگی سے عموا گئر سے

اس زمانے میں اورنگ زیب عالمگیر گوشاند کی وفات سے چار سال پہلے دہلی کے ایک متوسط گھر انے میں ایک بچے پیدا ہوا، جو بڑا ہو کر ہندوستان کے اس نیم براعظم کو ایک فلفہ دسنے والا تھا، باپ نے اس کانام قطب الدین احمد رکھا، لیکن دنیا اسے شاہ ولی اللہ گوشاند کے نام سے جانتی ہے۔

# 

شاہ ولی اللہ دہلوی مُحْشِلَتُهُ کاسلسله مُنسب والدکی جانب سے سیدنافاروق اعظم مُثَالِّتُهُ تک اور والدہ کی جانب سے حضرت موسیٰ کاظم مُثَالِّتُهُ تک پہنچتا ہے۔ یعنی آپ والد کی جانب سے فاروقی اور والدہ کی جانب سے فاطمی تھے۔

آپ کے آباء واجد او ہندوستانی سوسائی میں ابتد ائی سے بڑی بزرگ کے مالک رہے۔ ان میں سے بعض نے علم و فضل میں اور بعض نے بہادری، سخاوت اور سر داری میں ممتاز شہرت حاصل کی۔ آپ کے بزرگوں میں سے سب سے پہلے شخ ممس الدین مفتی ہندوستان تشریف لائے اور" رہتک "میں مقیم ہوئے ، جو د ہلی سے صرف تیں میل پر واقع ہے۔ شخ موصوف بہت بڑے عالم اور زاہد سے۔ انہوں نے رہتک میں ایک مدرسہ قائم کیا۔ رفتہ رفتہ آپ کے اثر سے اس علاقے میں اسلام پھیلنا شروع ہوا اور انالی شہر نے د پی با تیں سکھنے اور اپنے مقدمات سے اس علاقے میں اسلام پھیلنا شروع ہوا اور انالی شہر نے د پی با تیں سکھنے اور اپنے مقدمات فیصل کر انے کے لئے آپ کو اپنار کیس بنالیا۔ اس طرح آپ ایک لحاظ سے حاکم شہر بن گئے۔ پھی مدت بعد قضا کا عہدہ سرکاری طور پر بھی آپ کے خاندان میں مسلم ہوگیا۔ یہاں تک کہ اس فائدان کے ایک بزرگ شخ قوام الدین نے فرق ڈری اختیار کرلی اور ساری عمر جہاد میں صرف فرمادی۔ ان کی اولاد نے بھی یہی زندگی قبول کرلی۔ چنا نچہ حکیم الہند امام ولی اللہ کے دادا شخ فرمادی۔ ان کی اولاد نے بھی یہی زندگی قبول کرلی۔ چنا نچہ حکیم الہند امام ولی اللہ کے دادا شخ خرمادی معزز عہدے پر مقرر سے۔ وہ سیائی فرمادی۔ ان کی اولاد نے بھی یہی زندگی تھیں ہو۔ آخر کار دریائے نربدا کے قریب اپنے قافلے کی ساتھ ڈاکوؤں کے ایک گروہ سے لڑتے ہوئے بہت سے زخم کھاکر شہید ہوگئے۔

شیخ عبدالرجیم ۱۰۵۳ بجری (۱۲۳۴ بندی ۱۲۳۳ میں پیدا ہوئے۔ قرآن تحیم اور

ابتدائی درسی تعلیم اور عقلی اور شرعی علوم اپنے بڑے بھائی شیخ ابوالرضامحمد تو اللہ سے حاصل کی۔ اس کے بعد مشہور حکیم میر زاہد نہروی کے آگے زانوئے ادب نہ کیا اور علوم عقل و نقل میں بڑے بلند پائے پر پہنچے۔ خداشاسی میں آپ حافظ عبداللہ اکبر آبادی کے مرید تھے، جو شیخ آدم بنوری تو اللہ کی کے خلیفہ تھے۔

علمی کمال حاصل کرنے کے بعد آپ نے پرانی دلی میں اس مقام پر ایک مدرسہ قائم کیا، جواب مہندیوں کے نام سے مشہور ہے۔اس کا نام مدرسہ رحیمیہ تھااور لوگ دور دراز مقامات سے پڑھنے کے لئے آنے لگے۔

امام شاہ ولی اللہ شیخ عبدالرجیم کے فرزند تھے۔ آپ ۴ شوال ۱۱۱۳ (مطابق ۲۱ فروری ۲۰ سام شاہ ولی اللہ شیخ عبدالرجیم کے فرزند تھے۔ آپ کو علم حاصل کرنے کاشوق تھا۔ فاضل باپ نے ہونہار بچ کی عمر کے پانچویں سال میں اس کی تعلیم کاسلسلہ شر وح کر دیا۔ سات سال کی عمر میں قر آن علیم حفظ کر لیا اور ایک سال میں فارسی کی ابتدائی کتابیں نکال لیں۔ اس کے بعد عربی کی تعلیم شر وع ہوئی اور دس سال کی عمر میں اس کی ابتدائی مشکلات پر بھی عبور حاصل کے حل میں اس کی ابتدائی مشکلات پر بھی عبور حاصل کر لیا۔ پھر عقلی اور دین علوم شر وع کئے اور ان علوم کا اس زمانے میں جو نصاب تعلیم تھاوہ پندرہ سال کی عمر میں ختم کر لیا۔ جلیل القدر باپ نے اپنے قابل فرزند کو صرف درسی کتابیں ہی نہیں بردھائیں بلکہ حکمت عملی کی تعلیم بھی دی، جو اس زمانے میں بہت کم سمجھی جاتی تھی۔ چنانچہ معنوں میں بہت کم سمجھی جاتی تھی۔ چنانچہ حضرت امام تو شائدہ فرماتے ہیں کہ:

"حضرت ايثال باخلاق سليمه از شجاعت وفراست و كفايت وغيرت بوجه اتم

المُوارِثِ اللهُ الْمَالْمِ اللهُ الْمُعَالِمُ اللهُ الْمُعَالِمُ اللهُ الْمُعَالِمُ اللهُ الْمُعَالِمُ اللهُ المُعَالِمُ اللهُ المُعَالِمُ اللهُ المُعَالِمُ اللهُ المُعَالِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعَالِمُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعَالِمُ اللهُ اللهُ المُعَالِمُ اللهُ اللهُ المُعَالِمُ اللهُ اللهُ المُعَالِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعَالِمُ اللهُ اللهُ المُعَالِمُ اللهُ الله

موصوف بودند، وعقل معاش ومثل عقل معاد كامل دوافرداشتند، در مجلس صحبت عملی و آداب معامله بسیارے آموختند۔ " (جزءِ اطیف)

" اینی جناب والد صاحب میں جہاں عمدہ اور پاکیزہ اخلاق، مثلاً بہادری، باریک سمجھ، کفایت شعاری اور غیرت، پورے اندازے پر موجود تھے، وہاں وہ خداشاسی اور دنیاوی سمجھ میں بھی بہت کامل تھے۔ چنانچہ آپ اینی مجلس میں حکمت نظری اور معاملی طریقوں کی بھی بہت تعلیم دیا کرتے تھے۔"

#### تدريس

امام ولی اللہ اپنے والدکی وفات تک مطالعے اور عبادت میں مشغول رہے۔ پھر ۱۸ اے ہندی ۱۸ اے میں مشغول رہے۔ پھر ۱۸ اے ہندی ۱۸ اے میں مسند تدریس پر بیٹھے اور بارہ سال تفییر ، حدیث، فقہ اور اصول اور دین اور عقلی علوم نہایت تحقیق کے ساتھ پڑھاتے رہے۔ ہندوستانی سوسائٹی کا مطالعہ نہایت گہری نظر سے کیا۔ خدا تعالی نے آپ کا سینہ حقائق قر آن وسنت ، اسر ارشر یعت اور مقاصد دین کے سمجھنے کے لئے کھول دیا۔

#### حج اور وفات

اساکاء میں آپ فریضہ کج کی بجا آوری سے پہلے ہی تجاز گئے۔ اس سفر میں آپ تجاز کے بزر گوں سے ملے اور بعض سے آپ نے حدیث کی سند بھی حاصل کی۔ ان میں سے خاص طور پر قابل ذکر بزرگ شخ ابو طاہر مدنی تحیظت ہیں جو فرمایا کرتے تھے کہ ولی اللہ مجھ سے لفظوں کی سند لیتے ہیں، میں ان سے معنوں کی سند لیتا ہوں ۔

آپ دو سال تک حجاز میں علماء کی صحبت اٹھانے کے بعد ۱۲ جب ۱۱۳ھ (۲۰ وسمبر کی اور ۲۳ مسلام کی جہندی ۲۳ ہے۔ اور بقیہ عمر تعلیم و تصنیف میں بسر کی اور تربیطی سال کی زندگی پاکر ۱۷۱ھ (۷۲کہ بندی سر ۲۷۱ء) دبلی میں وفات پائی۔ اور "او بو دامام اعظم دیں" تاریخ وفات ہوئی۔

• اليانع الجني



اور صحبت سے قرآن حکیم کو فلسفیانہ لغویات اور اسرائیلی روایات سے الگ کرکے تدبر کرنے اور اسے سیحنے کا ملکہ اور شخقیق کا ذوق پیدا ہوا۔

# ٢) - شيخ محمد افضل سيالكو في تحقاللة

ان سے آپ نے حدیث حاصل کی اور شیخ محمد افضل نے شیخ عبد اللہ بن سالم بھری المکی سے حاصل کی۔

# س) ـ شيخ ابوطام الكروى المدنى ومثاللة

یہ شیخ کبیر ابراہیم الکروی المدنی توٹائلہ کے فرزند ارجمند تھے۔ حضرت امام توٹائلہ نے ان سے صحیح بخاری اور دیگر کتب اور احادیث کی اطراف پڑھیں اور عقل و نقل اور کشف کے در میان جمع کرنے کاڈھنگ سیکھا۔

#### ۳) ـ شيخ وفد الله المكي عثية الله المكي تمثالله

یہ شیخ محمد سلیمان المغربی کے فرزند جلیل تھے۔حضرت امام صاحب نے آپ سے موطاامام مالک یڑھی۔

# ۵) شيخ تاج الدين القلعي ومثاللة

آپ مکہ معظم کے رہنے والے تھے۔حضرت امام عید نے آپ سے صیح بخاری وغیرہ کی اطر اف سنیں اور مو کا امام احمد اور کتاب الآثار اور مسند دار می کامطالعہ کیا۔

## آپ کے شاگرد

یوں تو آپ کے شاگر دوں کی تعداد شارسے باہرہے، لیکن بڑے بڑے شاگر د حسب ذیل یں:

آپ کے چاروں نامور فرزند لینی شاہ عبدالعزیز کیشائیہ ، شاہ رفیع الدین کیشائیہ ، شاہ عبدالعزیز کیشائیہ ، شاہ عبدالقادر کیشائیہ اور ان کے علاوہ شخ محمد عاشق دہلوی کیشائیہ ، شخ محمد امین کشمیری کیشائیہ اور مرتضیٰ بلگرامی کیشائیہ (جوبعد میں یمن کے ایک شہر میں مستقل سکونت اختیار کر لینے کی وجہ

الرُوُورُ مِنْ مَا خُجَةُ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ عَلَيْ

## مولانا شبلی و مشاللة لكھتے ہیں كه:

"ابن تیمیہ اور ابن رشد کے بعد بلکہ خود انہی کے زمانے میں مسلمانوں میں جوعقلی سنزل شروع ہواتھا، اس کے لحاظ سے یہ امید نہ رہی تھی کہ پھر کوئی صاحب دل و دماغ پیدا ہوگا۔ لیکن قدرت کو اپنی نیر نگیوں کا تماشاد کھانا تھا کہ اخیر زمانے میں جب کہ اسلام کا نفس واپسیں تھا، شاہ ولی اللہ جیسا شخص پیدا ہوا، جس کی نکتہ سنجیوں کے آگے خزالی، رازی، ابن رشد کے کارنا ہے بھی ماند پڑگئے۔" (تاریخ علم الکلام)

#### نواب صديق حسن خان لكھتے ہيں:

"اگر وجود اودر صدراول ودر زمانه کاضی مے بود، امام الائمه و تاج المجتهدین شمر وه مے شد"

یتی اگر شاہ ولی اللہ تاریخ اسلام کے پہلے دور میں ہوتے تو اماموں کے امام اور مجتدوں کے سرتاج شار ہوتے۔

#### اخلاق وعادات اور مسلك

حضرت امام نہایت متقی اور متواضع تھے۔ علماء ، طلبہ ، فضلاء اور صالحین سے بہت محبت کرتے تھے اور ہر وقت تعلیم و تدریس اور مسلمانوں کی خدمت میں مصروف رہتے تھے۔

آپ کامسلک اعتدال کا تھااور مذہبی باتوں کی علمی اور عقلی توجیہہ پیش کرنے کی کوشش فرمایا کرتے تھے۔ ایسے ہی فقہ اور حدیث کو ملا کر دیکھتے تھے اور حدیث اور قرآن کو جمع کرتے تھے۔

#### اساتذه

آپ نے مندر جہ ذیل استادول اور بزر گول سے دنیاوی علوم اور خداشاس کے طریقے سیکھے:

# ا) علامه شيخ عبدالرحيم ومثاللة

حضرت امام کے والد ماجد تھے، زیادہ تر علوم انہی سے حاصل کئے۔ آپ ہی کی تعلیم وتر بیت



نہیں ہوتی،اس لئے یہ کتاب بھین ہی میں پڑھادینی چاہئے تا کہ سب سے پہلے جو چیز ان کے دماغ میں اتر ہے وہ اللہ کی کتاب کے مطالب ہی ہوں۔"

آگے چل کر فرماتے ہیں کہ:

"منفعت آل در حق جهبور مسلمانال متوقع است، انشاء الله العظيم" ليني الله نے چاہاتواس سے عام مسلمانوں کو بہت فائدہ پنچے گا۔

یہ پہلاتر جمہ ہے جو ہندوستان میں اشاعت پزیر ہوااور اب تک بارہاحیپ چکا ہے۔اسے اردومیں بھی منتقل کیاجاچکا ہے۔

#### (۲) مقدمه

یہ بھی فارس میں ہے۔اس میں حضرت امام الہندنے قر آن حکیم کے ترجے کے اصول بیان فرمائے ہیں۔یہ ابھی تک غیر مطبوعہ ہے اور وہ بھی نہایت کمیاب۔

# (m) فوائد فتح الرحمٰن

ترجے اور مقدے کے علاوہ حضرت حکیم الہندامام ولی اللہ نے قر آن حکیم پر حواثی بھی کھے ہیں، جو بجائے خود نہایت مفیداور معنی خیز ہیں۔ان حواثی میں حضرت حکیم الہندنے بعض مقامات پر عام تر جموں سے اختلاف بھی کیا ہے اور اپنے مخصوص پروگرام کی دفعات جا بجاواخل کردی ہیں۔

## مولاناعبيدالله سندهى كانتصره

شارح حکمت ولی اللّٰ حضرت مولاناعبید الله سندهی وَشَاللَّهُ فرماتے ہیں کہ:
"فتح الرحمن" قرآن حکیم کاصاف فارسی میں ترجمہ ہے۔اس میں کوشش کی گئی ہے
کہ قرآن حکیم کے الفاظ مختصر موزوں فارسی الفاظ میں ترجمہ ہو جائیں۔ ترجمے کی
نزاکت پراضافہ بیہ ہے کہ کہیں کہیں فوائد بھی لکھ دیے ہیں جن سے قرآن عظیم
کی یہ تفسیر عام تفیر سے ممتاز ہوگئ ہے۔مثلاً انبیاء کا سلاطین و ملوک سے جہاد کرنا،



ے زبیدی کہلائے ) شیخ جار اللہ بن عبد الرحیم لا ہوری، شیخ محمہ ابوسعید بریلوی عظیمات (جومشہور مجابد حضرت سید احمد شہید تحفیللہ کے نانا تھے ) شیخ رفیع الدین مراد آبادی تحفیللہ ، شیخ محمہ بن ابوالفتح بلکرامی تحفیللہ ، شیخ محمہ معین سند ھی تحفیلہ (جو شیخ محمہ حیات سند ھی اور شیخ محمہ ہاشم سند ھی کے شیخ بیں) اور بیہ قیء عصر قاضی شاء اللہ المظہری پانی پی تحفیلیہ۔

# تصنيفات پرايک نظر

#### (۱) ترجمه قرآن

ہندوستان میں اسلامی ہندی سیاسی نظام کی فکست کے جو آثار حضرت امام ولی اللہ دہلوی عملہ اللہ دہلوی اللہ دہلوی افکار آرہے تھے اور ان کا معاشیات عامہ پر اور پھر ان دونوں کا اخلاق عامہ پر جو اثر پڑنے والا تھا، ان کو حضرت امام یُواللہ نے خوب اچھی طرح بھانپ لیا تھا اور وہ سمجھ پچھے تھے کہ اب بیہ سیاسی نظام، ملوکیت کی شکل میں قائم نہیں رہ سکتا۔ بلکہ مستقبل میں اس کی شکل پچھ الیہ ہوگی سیاسی نظام، ملوکیت کی شکل میں قائم نہیں رہ سکتا۔ بلکہ مستقبل میں اس کی شکل پچھ الیہ ہوگی جس میں عوام کو عمل دخل حاصل ہوگا۔ الی حالت میں قرآن حکیم کو از سر نوبر سر اقتدار لانے کے لئے ضرور تھا کہ اسے عوام کی زبان میں منتقل کیا جاتا۔ چنانچہ آپ نے اس کا ترجمہ فارسی زبان میں کیا اور اس کا فرق الرحمٰن کے مقدمے میں فارسی زبان میں کیا اور اس کا فرق الرحمٰن کے مقدمے میں قرر فرماتے ہیں کہ:

"ومرتبه این کتاب بعد خواندن متن قرآن ورسائل مخضر فارسی است تافیم لسان فارسی به توقع استیفاء فارسی به توقع استیفاء فارسی به تکلف دست دردو بخضیص صبیان اہل حرفه وسیابیان که توقع استیفاء علوم عربیه ندارند، دراول سن تمیز این کتاب ایشان را تعلیم باید کرد تااول چیزے که درجوف ایشان افتر معانی کتاب الله باشد "۔ (مقدمه تعلی فتح الرحمٰن)

" لین متن قرآن کے بعد بچوں کو چند مخضر فارس کتابیں پڑھائیں جائیں، تاکہ وہ فارسی زبان سجھنے کے قابل ہوجائیں۔ پھریہ کتاب (فتح الرحمٰن) پڑھائی جائے۔ چو نکہ اہل حرفہ اور سپاہیوں کے بچوں کو عربی کی تعلیم پوری حاصل کرنے کی امید

تہذیب وشائنگی کو قانونی شکل دیناعامہ انسانیت کے مسلمات ہے۔ چونکہ عام تفاسیر قرآنی اس زمانے میں کھی گئی ہیں جب اسلامی نظام بر سر اقتدار تھا اور اس زمانے میں بادشاہ اور امیر کی موجود گی کی وجہ ہے اس کی سرکردگی کے بغیر لڑنا مصورنہ تھا، اس لئے ان تفاسیر میں قرآنی واقعات کو ایسے انداز میں بیان کیا گیاہ، جس کا پڑھنے والے کے دل پر بیا اثر پڑتاہے کہ گویا قرآن عیم کامانے والا جب تک اپنے آپ کو کسی بادشاہ اور فوج کے ساتھ مسلک نہ کر دے اس کا مخالفین سے لڑنا اور مقابلہ کر ناجائز نہیں۔ لیکن حضرت امام ولی اللہ دبلوی تو اللہ اس کا خالفین سے لڑنا ہوئے، جب بد نظام ٹو شاہواصاف نظر آرہا تھا، اس لئے انہیں سوچنا پڑا کہ جس نمانے میں سلاطین شکست کھاجائیں، کیا اس زمانے میں قرآنی تعلیم معطل ہوجائے گئی؟ اس کا جواب حضرت امام "فتح الرحمٰن "کے حواشی میں دیتے ہیں۔ یعنی بہ کہ سلاطین اور جنگ کے بغیر بھی قرآن کی حکومت کا ایک درجہ پیدا کیا جاسکتا ہے۔ یہ محض اس اجتماعی قوت سے ہو سکتا ہے، جو دعوت کے ذریعے سے جمیل پاتی ہے۔ محض اس اجتماعی قوت سے ہو سکتا ہے، جو دعوت کے ذریعے سے جمیل پاتی ہے۔ جس حاشے کا ہم ذکر کر درہے ہیں، وہ سورہ رعدے آخر میں مذکور ہے۔ اس ایک بی حس حاشے کا ہم ذکر کر درہے ہیں، وہ سورہ رعدے آخر میں مذکور ہے۔ اس ایک بی حس حاشے کا ہم ذکر کر درہے ہیں، وہ سورہ کی دعوت کے ذریعے سے جمیل پاتی ہے۔ جس حاشے کا ہم ذکر کر درہے ہیں، وہ سورہ رعدے آخر میں مذکور ہے۔ اس ایک بی ختم سے بیانہ تر جمہ عام تفاسیر سے بلند تر درجہ پیدا کر لیتا ہے۔

حضرت امام عین نیس نیس مسئلے کو "فیوض الحرمین" اور "القول الجمیل" میں بھی ذکر کیا ہے۔ لیکن سب سے پہلے سورہُ رعد کے آخری ھے کو سمجھ لیناضر وری ہے ۔

<sup>©</sup> آیت اَدَلَهٔ بَیْرُوْااَذَاکْلِی اَلْاَدْ هَلِی تَقَصُّهُا مِنْ اَلْمُرَافِهَا (الرعدام) (دیکھتے نہیں کہ ہم زمین کواس کے کناروں سے گھٹاتے یعلے آتے ہیں) پر حاشیہ پر لکھتے ہوئے حضرت تحلیم الہند امام ولی اللہ دہلوی ٹیوالنٹ فرماتے ہیں کہ:

یتی روز بروزشوکتِ اسلام به زمین عرب منتشرے شودودار لحرب ناقص ہے گرددازاطر اف آل۔عامہ مفسرین ایں آیت رامد نید دانند، نزدیک مترجم لازم نیست کہ مدنی باشد ومر اد از نقصان دارالحرب اسلام اسلم وغفار وجہنیہ ومزنیہ وقبائل یمن است، پیش از ہجرت" (عاشیہ فتح الرحمٰن)

پاس کئے اس میں دارالحرب کے کم ہونے سے مراد غزدات کے متیج کے طور پر دارالحرب کا کم ہونا ہے لیکن حضرت امام میشید کے نزدیک بید خیال درست نہیں، بلکہ اس سے مراد دارالحرب کے کم ہونے کی وہ صورت ہے جود عوت و تبیغ سے کی زندگی میں چیش آئی۔ (مرتب)

على المُرَادُوثُرِ مَ: حُجَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَاللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَاللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَاللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَاللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَمَا لَا مُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَمَا لَا مُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَةِ وَلَا مُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

اس فتم کے ضمٰی فوائد" فتح الرحمٰن "میں بکثرت ملتے ہیں لیکن ان پر احاطہ اسی صورت میں ہو سکتاہے کہ بید درس میں داخل ہو۔

فتح الرحمٰن کی ایک ممتاز خصوصیت به بھی ہے کہ عام مفسرین کی طرح اس میں ترجمہ و آن کے وقت ایک آیت کے متعلق مختلف احتمالات کو گوارا نہیں کیا گیا، بلکہ صرف ایک ہی ترجمہ کیا گیا ہے جو نحوی ترکیب کے اعتبار سے صحیح ہو سکتا ہے۔ اس کا فائدہ بہ ہے کہ عام تفسیروں کے مطالع سے طالب علم کے دل میں جو شکوک پیدا ہوجاتے ہیں، "فتح الرحمٰن "وہ شکوک پیدا ہونے نہیں دیتا ۔ "(از امالی حضرت مولاناعبید الله سند ھی میشانیہ)

#### (۴) الفوزالكبير

قر آن حکیم کے ترجے کے عظیم الثان انقلاب انگیز کام کے ساتھ ہی حضرت حکیم الہند عین کے قر آن حکیم کی تفسیر کے اصول بھی مدون کئے۔

اب تک تغییر کاعام طریقہ یہ تھا کہ آیتوں کی تشر تے میں ہر قسم کی صحیح اور کمزور روایات جمع کر دی جاتی تھی۔ کہیں کہیں حکمت کی جمع کر دی جاتی تھی۔ کہیں کہیں حکمت کی باتیں بھی آ جاتیں، لیکن بہت کم۔ حضرت امام ولی اللہ دہلوی عُشالاً نے قر آن حکیم کی تغییر کے لئے اصول تجویز کئے اور اس پر ایک مستقل کتاب لکھی، جس کا نام"الفوذ الکہیدنی اصول التفسید" ہے۔

الفوذ الكبير يرايك نظر

#### اس كتاب كے چارباب بين:



بإب اول

اس میں قر آن حکیم کے علوم کا بیان ہے جن کو حضرت امام ترشاللہ نے مندر جہ ذیل پانچ قسموں میں منقسم کیاہے:

(الف)علم احکام:اس ذیل میں فرماتے ہیں کہ قرآن حکیم کے احکام انسانی اجتاع کی بداخلاقیاں اور بداعمالیاں دور کرنے کے لئے نازل ہوئے ہیں۔

(ب) علم مخاصمہ: اس کے ذریعے قرآن کیم نے یہودیوں ، عیسائیوں، مشرکوں اور منافقوں پر جحت تمام کی ہے۔ اس بحث میں آپ نے یہ بھی بتایا ہے کہ آج کل بھی قرآن کو ماننقوں پر جحت تمام کی ہے۔ اس بحث میں آپ نے یہ بھی بتایا ہے کہ آج کل بھی قرآن کو ماننے میں موجود ماننے والی قوموں میں اکثر وہی باتیں پائی جاتی ہیں جورسول اکرم مُنگانی کے زمانے میں موجود تحسیر۔ اس لئے قرآن کیم اس زمانے کے لوگوں کو بھی اسی طرح تعبیہ کرتا ہے، جس طرح اس نمانوں" کو تعبیہ کی۔

(ج) علم تذکیر بالآء اللہ: اس باب میں قرآن حکیم ان نعتوں کا ذکر کرتا ہے جو تمام لوگوں کے لئے یکسال نفع رسال بیں اور جن سے خدا تعالی کی ربوبیت ثابت ہوتی ہے۔ حضرت امام "سلطعات" میں لکھتے ہیں کہ خدا تعالی نے اپنی نعمتیں بتانے کے لئے علم طبیعیات (Physics) وغیرہ کی طرف بھی اشارات کئے ہیں۔

(د) تذکیر بایام اللہ: اس باب میں قرآن کیم مختلف قوموں کے عروج وزوال اور ان کی تباہی وہر بادی کی طرف اشارے کر تاہے۔ یہ گویا تاریخ پر مشتمل ہے۔

(ه) تذکیر بالموت و ابعد الموت: اس باب میں آنے والی زندگی کے حالات بیان کئے ہیں اور بتایا ہے کہ وہ حالات انسان کی اس دنیاوی زندگی ہی کے نتیج ہیں۔ امام ولی اللہ نے اپنی کتابوں میں اس کی مفصل تشریح کر کے مسلمانوں کو جمود سے بچالیا۔

باب دوم

اس باب میں بیان فرماتے ہیں کہ قر آن حکیم کے سجھنے میں کیا کیاد قتیں پیش آتی ہیں۔ پھران پر مفصل بحث کرکے ان کے حل کی طرف بھی رہنمائی کی ہے۔ان مشکلات کی ذیل میں

- 24 الأوثر ح: حُجَّةِ اللهُ الْبَالِغَه

ناتخومنسوخ پر بھی خوب لکھاہے۔ مثلاً فرماتے ہیں کہ "شخ جاال الدین سیوطی نے کم اذکم ہیں آیات کی آیات منسوخ بیان کی ہیں۔ لیکن جھے ان میں سے اکثر میں کلام ہے۔ "اس کے بعد ان آیات کی تشریح ایک کرتے ہیں کہ نخ (Abrogation) ذائل ہوجاتا ہے۔ تاہم آپ صرف پانچ آیتوں کو منسوخ مانتے ہیں ۔ اس سلسلے میں یہ بھی بیان کرتے ہیں کہ قرآن تحکیم کی آیات شان نزول کی یابند نہیں ہیں بلکہ ان کے معنے عام ہیں۔

#### بابسوم

اس باب میں قرآن تھیم کے نزول کی ترتیب اور کتابی شکل میں لائے جانے کی ترتیب کے فرق پر بحث کرتے ہیں اور اس کی وجو ہات بیان فرماتے ہیں۔

#### باب چہارم

تفسیر کے مختلف فنون کے بارے میں اس میں یہ بھی بتایا گیاہے کہ صحابہ اور ان کے بعد آنے والے علماء کی تفسیر میں کیا فرق ہے۔

اس باب کی آخری دو فصلوں میں امام صاحب نے وہ خاص باتیں بیان کی ہیں جن پر اللہ تعالیٰ نے خصوصیت کے ساتھ مطلع فرمایا۔

"الفوز الكبير"كااردومين ترجمه ہوچكاہے مگروہ كميابہ۔

# (۵) فتحالخبير

اس میں قرآن حکیم کے مشکل الفاظ کی نہایت معنی خیز تشریح کردی ہے۔ یہ نہایت مفصل ہے۔اسے" نوز الکبیر"کاجز بنادیا گیاہے۔

حضرت مولاناعبيد الله سندهى ومثاللة فرماتي بي كه:

قرآن حکیم کو امام ولی اللہ کے طریقے پر سمجھنے کے لئے فتح الرحمٰن کے ساتھ الفوز الكبير

<sup>•</sup> مولاناعبیداللد سندهی تُحِطُلَتْ نے ان پانچ آیتوں کی بھی امام دلی اللہ کے اصول پر ایسی تشریح کی ہے کہ ان میں بھی ننخ نہیں رہتا۔ اس کی ایک مثال" الفر قان"بر بلی کے" دلی اللہ نمبر "میں موجود ہے۔



# ديباجيه ازمصنف

## حديث كاعلم

اسلام میں حدیث کاعلم دین © علموں کی بنیادہ اور تقین © علموں میں بہت او نجے درجے
کا شار ہو تا ہے۔ اس علم میں ان کاموں کاذکر ہو تا ہے جور سول اللہ متالیقی (اللہ کی رحمتیں اور
سلامتیاں ان پر ہوں) نے خو د کیے یا کسی اور نے آپ متالیقی کے سامنے کے اور آپ متالیقی کے
سلامتیاں ان پر ہوں) نے خو د کیے یا کسی اور نے آپ متالیقی کے سامنے کے اور آپ متالیقی کے
ان کے کرنے سے روکا نہیں یا ان باتوں کا بیان ہو تا ہے کہ جو حضور متالیقی کے داست
آپ متالیق کے یہ حالات اندھیرے میں چراخ کی مانند ہیں اور راہ پر چلنے والوں کے لیے راست
آپ متالیق کے یہ حالات اندھیرے میں چراخ کی مانند ہیں اور راہ پر چلنے والوں کے لیے راست
مخص آنحضرت متالیق کے کاموں اور باتوں کو سمجھ لے اور یاد کرے وہ سیدھار استہ پالیتا ہے اور
نزگی میں جس کامیائی کی ضرورت ہے اس کے متعلق پوری پوری دانائی اور حکمت حاصل کر لیتا
ہے۔ لیکن جو شخص دانائی اور عقل کی ان باتوں سے منہ پھیر لیتا ہے وہ نے شار غلطیوں میں پھنس
جاتا ہے اور او پر چڑھنے کے بجائے نیچے کو گر جاتا ہے۔ ظاہر ہے کہ ایسا شخص ضرور نقصان اٹھا تا
ہے۔ کیونکہ آنحضرت متالیق کی کی زندگی کے ان حالات میں جو حدیثوں میں آئے ہیں برے
کاموں سے روکا گیا ہے ، اچھے کام کرنے سے جو اچھے نتیج حاصل ہوتے ہیں ان کی خوش
فکتے ہیں ان سے ڈرایا گیا ہے اور اچھے کام کرنے سے جو اچھے نتیج حاصل ہوتے ہیں ان کی خوش
فکتے ہیں ان سے ڈرایا گیا ہے اور اچھے کام کرنے سے جو اچھے نتیج حاصل ہوتے ہیں ان کی خوش
فکتے ہیں ان سے ڈرایا گیا ہے اور اچھے کام کرنے سے جو اچھے نتیج حاصل ہوتے ہیں ان کی خوش

آپ مَالْ الْمِنْ الله عَلَيْ الله عَلى الله

الرُدُوثُرِ نَ خُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَى الْمُعَالِغَهِ عَلَى الْمُعَالِعَةِ عَلَى الْمُعَالِعَةِ عَلَى

کا مطالعہ لازم ہے۔ اس میں تو کسی کو تر دد ہو ہی نہیں سکتا۔ لیکن فوز الکبیر کے مباحث ججۃ اللہ البالغہ کو محققانہ طور پر پڑھنے کے بعد ہی سمجھ میں آتے ہیں۔ اس طرح فوز الکبیر کے ذریعے سے ججۃ اللہ البالغہ قر آن تحکیم کی تفییر میں داخل ہو جاتی ہے اور یہ میرے مطالعے کا بڑا اہم ستون ہے۔ مجھے قر آن اسی طرح سمجھ میں آیا۔ جو چیزیں ججۃ اللہ میں سمجھا، وہی چیز قر آن کے ترجے میں لے گیا۔ میں نے اس طریقے کو نہایت اطمینان بخش پایا۔

قرآن علیم کے سمجھنے کے لئے "الفوز الکبیر "اور "ججۃ اللہ البالغہ" کے بعد سب سے زیادہ ضروری "تاویل الاحادیث" ہے۔ لیکن "تاویل الاحادیث" کے مطالع سے پہلے "بدور بازغہ" اور "خیر کثیر "کاپڑھ لینا اشد ضروری ہے۔ اس کے بعد "تاویل الاحادیث" اچھی طرح سمجھ میں آئے گی۔ (امالی مولاناعبید اللہ سندھی توانید)

بشیر احمد لد هیانوی تلمیز: مولاناعبیدالله سندهی

<sup>•</sup> وہ علم جن کا تعلق مذہب اور دین کے ساتھ ہے۔

<sup>®</sup>وہ عام علم جیسے ریاضی، سائنس، تاریخ اور دینی علم وغیر ہ جن کے پڑھنے سے انسان کو پوراپورایقین حاصل ہو تاہے اور ان کی ماتوں میں کوئی شک نہیں رہتا۔

عَلَى اللَّهُ اللّ

مَنَّالِيْنِمُ كَى احاديث مِين بيرسب كچھ ہے۔ بيد خداكے كلام يعنى قر آن شريف كى مائند ہے يااس سے كچھ زيادہ ہے • ۔

#### حدیث کے علموں کے درجے

احادیث کے متعلق مسلمانوں نے جو علم ایجاد کیے وہ کی طرح کے ہیں۔ اگر اصل احادیث کو ہم مغزاور گوداخیال کریں تو کہا جاسکتا ہے کہ ان کے اوپر بہت سے چھکے اور پوست ہیں۔ یہ احادیث کے متعلق مختلف علم ہیں۔ یا اگر اصل احادیث کو موتی کہا جائے تو ان علموں کو بہت سے سیپ کہا جا سکتا ہے جو اس موتی کے اوپر چڑھے ہوئے ہیں۔ہمارے علاء نے (اللہ ان پر طرح طرح کی رحمتیں برسائے) حدیث کے علم کی مشکلیں دور کر کے اسے آسان بنانے کے لیے طرح طرح کی کتابیں لکھیں ہیں جن میں حدیث کے گودے پر چڑھے ہوئے چھکلوں اور یہ طرح طرح کی کتابیں لکھیں ہیں جن میں حدیث کے گودے پر چڑھے ہوئے چھکلوں اور یہدوں کو اتادا گیاہے۔

سبسے پہلے چھلکا یعنی در جہ جوسب سے اوپر اور ظاہر کے قریب ہے وہ علم ہے جس میں

• جوجوبا تیں او پر بیان ہوئی ہیں وہ سب احادیث میں موجو دہیں لیکن ان باتوں کی جڑ قر آن حکیم میں ہے۔اس لحاظ ہے احادیث کی ہیا تیں قر آن کی باتوں کے برابر ہیں کیو نکہ وہی ہیں۔مثلاً اگر قر آن میں آیا ہے کہ خدا کے سوااور کس کے حکم کی فرمانیر داری کرنا انسانیت کے خلاف ہے تو حدیث میں مجی یہی بات بتائی گئے ہے۔اس طرح احادیث میں قر آن حکیم کی بین اللہ توائی روح (Spirit of Internationalism) اچھی طرح محفوظ کر کی گئی ہے۔

قر آن تحییم وہ باتیں بیان کر تاہے جو انسانیت کی بنیاد اور جڑ ہیں۔ ان میں عربی قوم کازیادہ لحاظ نہیں رکھا گیا۔ لیکن چو نکہ قر آن کے سیام ان کی تعلیم کا تمام قوموں کو سمجھانے کے لیے عربوں سے کام لیاجا تا تھا اس لیے ضروری تھا کہ قر آن تک میں الوں کو ان کی عقل اور ذہنیت کے مطابق سمجھ کر ان کے لیے قر آن کے بین الاقوامی قانون میں ایک قومی قانون بتالیاجا تا۔ احادیث میں اس قومی قانون بی کا فاض بتالیاجا تا۔

ایک طرح سے مدیثیں قرآن علیم کی تعلیم سمجھانے کی مشکلیں دور کرتی ہیں، اس لحاظ سے وہ قرآن علیم سے بھی زیادہ فائدہ پہنچانے والی ہیں۔چو نکہ عرب کے لوگ آگے چل کرغیر عربی قوموں میں قرآن علیم کی تعلیم پہنچانے والے متعے اس لیے ان کی ذہنیت کانٹر وع ہی سے مطالعہ کرنااوریہ سمجھنا کہ انہوں نے کس طرح اسلامی علموں میں درجہ بدرجہ ترقی کی، اسلام کو مجھے طور پر سمجھنے کے لیے ضروری ہے۔

یہ جملہ کہ" حدیث قرآن کے برابر ہے یااس سے زیادہ" آمخصرت مُکالظیّمُ کافرہایا، واجملہ ہے جو یہ ظاہر کرنے کے لیے فرمایا گیاہے کہ قرآن تحکیم کو کھول کر بیان کرنے کے لیے، قرآن تحکیم کی تعلیم کی ترقی کی د فار معلوم کرنے میں احادیث کی کتفی ضرورت ہے۔

بتایا جا تا ہے کہ بیہ حدیث کیسی ہے؟ صحیح ہے ، ضعیف ہے ، مشہور ہے ، مشہور ہے فی اغریب ہے۔ ف احادیث کے اس طرح جانچنے والوں) احادیث کو جانئے اور جانچنے والوں) کے بڑے بڑے اماموں اور حدیث کے حافظوں نے جنہوں نے احادیث کو زبانی حفظ کر رکھا تھا

بر می محنت سے پورا کیا ہے۔

- 28 اللهُ البَالِغَه اللهُ البَالِغَة اللهُ البَالِغَة اللهُ البَالِغَة اللهُ البَالِغَة اللهُ البَالِغَة

حدیث کے علم کا دوسر ادر جہ وہ ہے جس میں کسی حدیث کے ان لفظوں کی شخیق لغت (ڈکشنری) کی روسے بیان کی جاتی ہے جن کا استعال روز مر ہ میں کم ہو تاہے۔اس لیے ان کے معنی سجھنے میں دقت ہوتی ہے یا ایسے لفظوں کا بیان ہو تاہے جو لکھنے میں تو ایک طرح سے لکھے جاتے ہیں لیکن زیر زبر وغیر ہ کے فرق سے ان کے معنی کچھ کے پچھ ہو جاتے ہیں۔عربی ادب کے بڑے برے عالموں نے بڑی کو شش کر کے اس علم کو بھی انتہا کو پہنچادیا ہے۔

اس کے بعد تیسرا (۳) درجہ آتا ہے۔اس ہیں اس بات پر بحث ہوتی ہے کہ اس حدیث میں کو نسا قانون بتایا گیاہے اور اس سے ہم لینی روز مرہ کی عملی زندگی کے لیے کیا قاعدہ یا قاعدے نکال سکتے ہیں۔ یعنی کسی حدیث میں خاص لفظوں میں جو حکم دیئے گئے ہیں ان سے ضرورت کے وقت اور حکم نکالنا۔ اسے قیاس کہتے ہیں اور جہاں کہیں احادیث میں اشارے یا کنا ہے سات کی گئی ہے وہاں دلیل پیش کر کے نیا حکم نکالنا۔ کہیں کہیں احادیث میں الیے حکم کنا ہے سے بات کی گئی ہے وہاں دلیل پیش کر کے نیا حکم نکالنا۔ کہیں کہیں احادیث میں الیے حکم کیا۔ ایسے حکموں کو ان حکموں سے الگ کرنا جو ہمیشہ کے لیے ہیں اس کا بیان بھی اس تیسر کے گیا۔ ایسے حکموں کو ان حکموں سے الگ کرنا جو ہمیشہ کے لیے ہیں اس کا بیان بھی اس تیسر سے درجہ میں آتا ہے۔ پھر بعض با تیں اچھی ہیں ، بعض ان سے بہتر اور زیادہ ضروری ہیں۔ ان میں قرر وی میں تمیز کرنا اور یہ معلوم کرنا کہ کون سی بالکل ضروری ہے اور کو نی الی ہے کہ اسے غیر ضروری خیال کیا جاسکتا ہے۔

<sup>®</sup> حدیث کے علم کی اصطلاح میں صحیح حدیث وہ ہوتی ہے جس میں روایت بیان کرنے والا کوشش کر کے زیادہ سے زیادہ الفاظ بیان کر تاہے جو آنمحضرت مُثَاثِیْج نے بیان فرمائے۔

<sup>∞</sup>ضعیف روایت وہ ہوتی ہے جس کے الفاظ ہم تک پوری طرح صحیح طور پرند پنچے ہوں۔مثلاً اس وجہ سے کہ روایت بیان کرنے والوں کا حافظ اچھانبیس یا کوئی اور وجہ ہو۔

<sup>®</sup>وهروایت جوجم تک دوسے زیاده راویول یعنی بیان کرنے والول کی زبان سے ہم تک پیٹی ہو۔

<sup>©</sup> وہ روایت جو صرف ایک بی راوی لیتنی بیان کرنے والے کی زبان سے ہم تک پیٹی ہو، لیتی صرف ایک روای ہے جس نے یہ بیان کیاہے کہ آ محضرت مَّالِیْنِیَّا نے یول فرمایاہے۔



عام علاء کے نزدیک میہ جو تیسر ادر جہ اوپر بیان ہواہے، میہ معزیا گودے اور موتی کی مانند ہے۔ بڑے بڑے تحقیق کرنے والے عقلمند قانون دانوں (فقہاء) نے محنت سے خدمت کر کے اس فن کو بھی مکمل کر دیاہے۔

# علم اسرار دین

کیکن ہمارے نز دیک احادیث کے متعلق تمام فنون میں سب سے زیادہ باریک اور گہری بنیاد والا اور دورتک روشنی پہنچانے والا فن اور اسلام کی شریعت کے ساتھ تعلق رکھنے والے تمام علموں میں سب سے اونچے در ہے کاعلم وہ ہے جس کانام ہم علم اسر ار دین رکھتے ہیں۔

اس علم میں اس بات پر بحث ہو تی ہے کہ احادیث میں جو تھم دیئے گئے ہیں وہ کیوں دیئے گئے ہیں؟ ان میں کیا کیا حکمتیں ہیں؟ وہ کیاضرور تیں ہیں جن کی وجہ سے حکموں میں ، در جے پیدا کئے گئے ہیں؟ یعنی کسی کو کم ضروری اور کسی کو زیادہ ضروری اور کسی کو بہت ضروری

اس کے ساتھ اس علم میں اس بات پر بھی بحث ہوتی ہے کہ کسی حکم کو بجالانے کی جو خاص صورت بیان کی گئی ہے وہی خاص کیوں بتائی گئی ہے۔ نیز اگر کسی عمل یاکام کا کوئی وقت مقرر کیا گیاہے تووہ خاص وقت کیوں مقرر کیا گیاہے۔

ہارے نز دیک جو عالم لوگ ان باتوں پر غور کر سکیں ان کے لیے اس علم کی طرف دھیان دینازیادہ ضروری ہے۔ اگر وہ اور علموں کی طرف دھیان نہ دے کراس کی طرف دھیان دیں توبہت اچھاہے۔ایسے لوگ فرض عباد تیں ادا کرنے کے بعد اپنی زندگی میں ترقی کرنے کا اس علم كوذر بعه بنائيں۔

اس علم کے فائدے

یدوہ علم ہے جس کے مطالعے سے انسان میں بصیرت پیدا ہوتی ہے اور وہ گویاشرعی قانون

• مثلاً ایک نماز ہے جو فرض ہے۔ دوسری قتم کی نماز نفل ہے یعنی فرض سے زائد کہ اگر وقت یاطاقت ہے تو ادا کر لی حائے تہیں تونہ سہی۔

المُن المُن

کی حکمتوں کو اپنی آ تکھوں سے دیکھ لیتا ہے۔اس لیے حدیث کے عام علموں کی جن کااوپر ذکر آچکا ہے اس علم "علم اسرار دین" ہے وہی نسبت سجھنی چاہیے جو شعر پڑھنے والوں کو علم عروض (شعروں کاوزن معلوم کرنے کے علم) سے ہے۔ کیونکہ علم عروض جانے بغیر انسان شعروں کو اچھی طرح پر کھ نہیں سکتا کہ وہ صحیح ہیں یاغلط۔اسی طرح حکماء اپنی باتوں کو ثابت کرنے کے لیے دلیلیں دیاکرتے ہیں ان کے سمجھنے کیلئے منطق کے علم کی ضرورت ہے ویسے ہی حدیث کے علموں کو صحیح طور پر اور پورے طور پر سمجھنے کے لئے علم اسر ار دین کے سمجھنے کی ضرورت ہے۔

جو مخض اس علم کا بوری طرح ماہر ہو جائے وہ پھر اند ھیری رات میں لکڑیال جمع کرنے والے کی طرح نہیں ہو تاجو کبھی لکڑی کی جگہ سانپ پر بھی ہاتھ ڈال بیٹھتاہے۔نہ وہ سیلاب میں غوطہ لگانے والے کی طرح ہو تاہے کہ موتی کی تلاش میں اپنی جان بھی کھو بیٹھتا ہے۔ پھر نہ وہ اندھوں کی طرح راہ چلتا ہے نہ اندھیری رات میں اندھی او نٹنی کی سواری کرتاہے۔اب وہ اس نیم کیم کی مانند بھی نہیں ہو تاجو کس طبیب کو دیکھتاہے کہ وہ بیار کوسیب کھانے کا تھم دیتاہے تو وہ نیم حکیم بھی اندرائن کوسیب کی شکل وصورت پر قیاس کر کے اس کے کھانے کا حکم دیتا ہے۔ حالانکہ اندرائن بے حد کروا چھل ہے گو قد اور شکل کے لحاظ سے سیب ہی کی مانند ہے۔

اس علم میں مہارت حاصل کر لینے کے بعد مؤمن اپنے دل کی گہر ائی سے شہادت دیتا ہے کہ جودین خدا کی طرف سے ملاہے وہ یقینا سی جے ہے۔اس کی مثال الی ہے جیسے کوئی معتبر آو می بتا ئے کہ سکھیا کھانے سے انسان مر جا تاہے اور سننے والا اسے سچ مان لے۔ (بیدایک منز ل ہے) اس کے بعد سنگھیے کی خاصیتوں کی جانچے پڑتال کرنے کے بعد جان لے کہ چونکہ اس میں انتہائی درجے کی گرمی اور خشکی یائی جاتی ہے جو انسان کے مزاج کے بالکل خلاف ہے،اس لیے زہر انسان کوہلاک کر دینے والی چیز ہے۔خاصیتوں کے اس طرح معلوم کر لینے سے اس کے یقین میں ضرور اضافہ ہو جائے گا۔

کیایہ علم برعت ہے؟

اس علم کے اصول آنحضرت مَالَّتُنْ کِلَم کی احادیث سے ثابت ہیں اور صحابہ 10 اور تابعین 9

● صحابہ: وہ لوگ جنہوں نے آنحضرت مَاللَّيْظِ پرايمان لاكر آپ كے ساتھ مل كركام كيا۔ ⊕ تابعین: وہ مسلمان لوگ جنہوں نے نبی اکرم مَاللَّيْظُ کے صحابوں کو پايا اور ان سے فيض حاصل كيا۔

الزووشرى: خَمَّةُ اللهِ الْمَالِعُهُ عَلَيْ اللهِ الْمُعَالِقُهُ اللهِ الْمُعَالِقُهُ اللهِ الْمُعَالِقُهُ اللهِ الْمُعَالِقُهُ اللهِ الْمُعَالِقُهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

نے اس کی ان باتوں کو جو آنحضرت مَنَّالَّیْنِ کَمْ خَصْر طور پربیان کی تھیں ذراکھول کربیان کر دیا ہے اور ائمہ مجتہدین • غور کرتے ہوئے یہاں تک پہنچ گئے ہیں کہ حکمت اور دانشمندی کی جو باتیں اسلامی قانون میں پائی جاتی ہیں انہیں قانونی کتابوں کے ہر ایک باب میں بتادیا ہے۔

ان مجہدین اماموں کے طریق پر چلنے والے مختقین ﷺ نے بھی حکمت کے بہت سے مسئلے صاف صاف بیان کر دیے اور اس طرح اس علم کی تختیق بڑھتی گی اور جن لو گوں نے اسلام کے بنیادی قانون کو سمجھا اور اس کے ماتحت ضمنی قاعد ہے بنائے ان کے پاس اس دینی تختیق کا بہت سا ذخیر ہ جمع ہو گیا۔ اب اس علم میں بحث کر نااللہ کے فضل سے ایسا نہیں کہ کوئی شخص کہہ سکے کہ مسلمانوں کی رائے عامہ اس کے خلاف ہے یا اس علم میں شخقیق کرنے والا اپنے آپ کو اند ھیرے میں پائے۔ یہ سبب پچھ در ست ہونے پر بھی کہا جا سکتا ہے کہ اس فن پر بہت تھوڑی کتا ہیں کھی میں پائے۔ یہ سبب پچھ در ست ہونے پر بھی کہا جا سکتا ہے کہ اس فن پر بہت تھوڑی کتا ہیں کھی گئی ہیں اور بہت کم عالم ایسے ہوئے ہیں جنہوں نے پوری طرح سوچ بچار کر کے اس فن کے بنیادی قاعد وں سے اصول اور ان سے شاخیں تکالی ہوں یا بنیادی قاعد وں سے اصول اور ان سے شاخیں تکالی ہوں یا سی بھاسکے اور ایساہو ناضر وری بھی تھا کیو نکہ عربی دنیا میں ایک مثال مشہور ہے کہ جب تو شیر پر سی سی بھاسکے اور ایساہو ناضر وری بھی تھا کیو نکہ عربی دنیا میں ایک مثال مشہور ہے کہ جب تو شیر پر بھی لکھنا شیر کی سوار ہوگاتو تیر سے پیچھے کون بیٹھے گا؟ پس اس فن پر پچھ لکھنا شیر کی سواری کرنا ہے۔

# اس علم پر کون لکھ سکتاہے؟

اس علم پر بحث کرنے والے کے لیے ضروری ہے کہ وہ اسلامی شریعت سے تعلق رکھنے والے سب علموں کا پورا پورا اہر ہو اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ تعلق رکھنے والے معاملوں میں اپنی ایک فاص رائے رکھتا ہو۔ اس کے ساتھ ہی یہ بھی ضروری ہے کہ اس کا سینہ اتنا کھلا ہو کہ جو علم اسے استاد کی تعلیم کے بغیر پر اہ راست خد اتعالیٰ کی طرف سے دیاجاتا ہے اسے لے سکے اور اس کا قلب اس قسم کی دی ہوئی معلومات سے بھر اہو اہو۔ اس علم پر کھنے والے کے لیے یہ ضروری ہے کہ وہ صاف طبیعت رکھتا ہو، بات کو جلد سجھ سکتا ہو، بولنے اور کھنے میں ماہر ہو، اپنا مطلب

<sup>©</sup> ائمہ مجتہدین: وہ لهام جنہوں نے قر آن تحکیم، حدیث اور صحابہ کے فیصلوں کوسامنے رکھ کر قانون وضع کئے۔ ® محققین: شختین کرنے والے ، بات کی اصلیت معلوم کرنے کی کوشش کرنے والے۔

نہایت عمدہ طریق سے بیان کر سکے اور یہ بھی جانتا ہو کہ اصول کس طرح بنائے جاتے ہیں اور پھران کے ماتحت ضمنی قاعدے کیسے چلائے جاتے ہیں اور اصول قاعدے بنانے کے لیے ان کی بنیاد اٹھانا بھی جانتا ہو اور پھران قاعد وں کے لیے عقلی اور نقلی ⁰شواہد بھی لاسکتا ہو۔

مجھے اللہ تعالی نے جوہڑی نعتیں دےر کھی ہیں ان میں سے ایک پیہے کہ مجھے علم اسرار دین کی بہت زیادہ سمجھ حاصل ہے، پھر بھی میں مانتاہوں کہ میں اس علم میں کامل نہیں ہوں، بلکہ میر اعلم بھی ناقص ہے۔ میں یہ بھی مانتاہوں کہ مجھ سے غلطی ہو سکتی ہے کیونکہ انسان کا نفس اسے بری باتیں کرنے کو کہائی کرتاہے۔

# یہ کتاب کیوں لکھی ہے؟

بات یوں ہوئی کہ ایک روز میں عصر کی نماز پڑھ کر اللہ سے دھیان لگائے بیٹا تھا کہ جھے
ایسامحسوس ہوا کہ حضرت نبی اکرم مُنَا اللہ کُل مبارک روح آئی ہے، اس نے جھے کوئی چیز اوڑھائی
اور جھے ایسانیال ہوا گویا کوئی چادر مجھ پرڈالی گئی ہے۔ اس حالت کامطلب میرے دل میں یہ ڈالا
گیا کہ یہ دین اسلام کی نئی طرز سے بیان کرنے کی طرف اشارہ ہے۔ اس دن سے میں اپنے سینے
میں ایک نور سایا تا ہوں جو ہر وقت پھیلنا جا تا ہے۔ اس کے پھھ عرصہ بعد مجھے الہام ہوا کہ
میرے متعلق یہ فیصلہ ہو چکا ہے کہ ایک نہ ایک دن دین کا یہ بڑاکام ضرور کروں گا۔ اب زمین
میرے متعلق یہ فیصلہ ہو چکا ہے کہ ایک نہ ایک دن دین کا یہ بڑاکام ضرور کروں گا۔ اب زمین
ایٹ رب کے علم سے جگم گاا تھی ہے اور غروب کے وقت شعاعیں انسانوں پر اس طرح پڑنے
گی ہیں جیسے طلوع کے وقت پڑتی تھیں ﷺ اور مجھے یہ معلوم ہوا کہ اب وقت آگیا ہے کہ رسول
اللہ مُکَا اللہ عَلَی شریعت اس زمانے میں سائنٹینک دلیلوں سے پوری طرح ثابت کی جائے۔ اس
کے بعد میں نے حضرت امام حسن اور حضرت امام حسین اور خواب میں دیکھا، اس وقت میں

<sup>•</sup> عقلی شواہد: کسی قاعدے کو ثابت کرنے کے لئے وہ باتیں بیان کرنا جن کو عقل دلیل سے صحیح مان لے۔ نقلی شواہد: کسی قاعدے کے صحیح ثابت کرنے کے لئے "وینی شمتا بوں سے دلیلیں چیش کرنا۔ مثلاً بیہ کہنا کہ فلاں حدیث میں یا فلال بڑے عالم کی تباہ میں یوں لکھا ہے۔

ق لینی اس زمانے کے لوگ دین کو ای طرح سمجھ کنے کی طاقت اور قابلیت رکھتے ہیں جس طرح حضرت نبی اکرم مَکالْیُجُمُّ کے زمانے میں سمجھ کتھ سے (مولاناسند هی) یا مشرق (بندوستان) سے طلوع ہونے والے آ قاب (حضرت امام صاحب کی حکمت کی روشنی مغرب(Occident) تک پہنچے گی اور مغربی حکماء بھی ان مسائل کو سمجھ سکیں گے۔ (مرتب) ● حضرت امام حسن خضرت علی چو تھے خلیفہ اسلام کے بڑے بیٹے ۲۲۵ء میں مدینہ شن پیدا ہوئے۔ ۲۵۵ء میں وفات پائی۔ • حضرت امام حسین خضرت علی کے بیٹے ۲۲۳ میں مدینہ میں پیدا ہوئے۔ ۵۵ سال کی عمر میں کربلاکے میدان میں شہید ہوئے۔

الزووشرى: صُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِي المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِي

مکہ مکرمہ میں تھا مجھے ایسا خیال ہوا کہ گویا نہوں نے مجھے ایک قلم دے کر فرمایا کہ بیہ ہمارے نانا حضرت محدر سول الله مَا اللَّيْظُ كا قلم ہے۔

## تصنیف میں دیر کیوں لگی؟

اس کے بعد میں بہت دیرتک سوچنارہا کہ اس علم (علم اسرار دین) پرایک چھوٹی سی کتاب مکھوں جوایی سلجھی ہوئی زبان میں ہو کہ اسے شہری اور دیہاتی برابر سمجھ سکیں اور وہ عام اور خاص مجلوں میں پڑھی جاسکے۔ مگر ایک چیز مجھے اس بات سے رو کی تھی اور وہ یہ تھی کہ مجھےاپنے ارد گرد کوئی ایسے عالم نظر نہیں آتے تھے کہ مشکل آپڑنے پران سے میں بات چیت کر کے سمجھ لیا کروں۔ مجھے یہ کمزوری تھی کہ میں ان علموں کا ماہر نہیں تھا، جن میں وہ ہاتیں ، بیان کی جاتی ہیں جن کا تعلق حضرت نبی اکرم مُنگاتیناً کے زمانے اور آپ کے قریب کے زمانے سے ہے اور سے چیز بھی میرے ارادے کو کمزور کردیتی تھی کہ میں ایسے زمانے اور ہوں جس میں جہالت اور تعصب کازور ہے اور ہر ایک شخص اپنی ہی رائے کوسب سے زیادہ قدر کے قابل سمجھتاہے، خواہ وہ کتنی ہی غلط کیوں نہ ہو اور یہ بات مجھی ہے کہ ایک زمانے کے عالم ہمیشہ ایک دوسرے کو نفرت کی نگاہ ہے دیکھاکرتے ہیں اور اگر کوئی تخص کوئی کتاب کھے تواسے برابھلا کہنے لگتے ہیں۔اب میری پیرحالت تھی بھی توایک قدم آگے بڑھا تا تھااور بھی ایک قدم پیچے ہٹالیتا تھا۔ یہاں تک کہ میرے قابل عزت دوست محمد جوعاشق کے نام سے مشہور ہیں۔اس علم۔ (علم اسر ار دین) کی قدر وقیت اور اس کے بلند مرتبے سے واقف ہو گئے۔ انہیں الہام کے ذریعے بیہ بات اچھی طرح یقین کے ساتھ معلوم ہو گئی کہ انسانی نوع کی سعادت <sup>1</sup>اس علم کی گہری باتوں کی محقیق کے بغیر مکمل نہیں ہوسکتی اور یہ بھی سمجھ گئے تھے کہ اس علم کو تحقیقات کی انتہایر پیچانے کے لیے شکوک اور شبہات کے ساتھ بڑے زور کامقابلہ کرنے کی ضرورت ہے (اوروہ خودیہ کر نہیں سکتے تھے) پھر بھی وہ سجھتے تھے کہ ان جھکڑوں کو طے کرنے کے لیے ایسے ماہر استاد کی ضرورت ہے جو پہلی مرتبہ اس علم کا دروازہ کھٹکھٹائے اور جو مشکل مسکلوں کے حل

<sup>©</sup> انسانی سعادت سے انسان کی بھلائی مر اد ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ انسان وہ کام کرے جو اس کی فطرت کے مطابق بیں اور جن کے کرنے سے وہ مرنے کے بعد کی زندگی اچھی طرح بسر کرسکے۔ اس دیا کی زندگی میں سعادت کا قائم مقام انسان کی بدنی صحت ہے جس کے قائم رکھنے کے لئے انسان کو ایسی غذا کھانی چاہئے جو اس کے بدن کے مناسب ہو۔ (مرتب)

المُورِّرِي: حُبِيَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ مَا اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ مَا اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ مَا اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ مَا اللهُ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

کرنے کی پوری پوری طاقت رکھتا ہو۔ وہ ایسے ماہر کی تلاش میں جابجا پھرے اور جن اچھے لوگوں سے وقع ہوسکتی تھی ان کی حالت کی جانچ پڑتال کی لیکن ہر قسم کے لوگوں سے ملنے کے بعد ان کی رائے ہوئی کہ کوئی فائدہ مند بات کہنے والا آدمی نہیں ماتا اور نہ اس علم کی روشنی د کھانے والا کو کی نظر آتا ہے۔

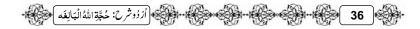
نی نظر آتا ہے۔

## تصنيف كي طرف توجه

جب انہوں نے یہ دیکھ لیا تو میری طرف متوجہ ہوئے، جب میں عذر کرتا کہ میں اس قابل نہیں ہوں کہ اس علم پر پچھ لکھوں تو جھے لگام والی حدیث یاد دلاتے • پہنچے یقین ہوگیا کہ قدرت بالکل لاجو اب کر دیا اور میرے لیے بھاگنے کی کوئی راہ نہ چھوڑی۔ اب جھے یقین ہوگیا کہ قدرت کو کوئی بہت ہی بڑا واقعہ عمل میں لانا اپ ہو اور وہ جو جھے الہام ہوتا تھا کہ میں یہ کام کروں گا، یہ ای کی ڈول پڑر ہی ہے۔ میرے دل میں اس بات کا یقین پیدا ہوگیا کہ یہ قدرت الی سے ہونے والی چیز ہے اور ہر طرف سے اس کے اسباب جمع ہوگئے ہیں۔ اس لئے اب میں نے اللہ کی طرف دھیان کیا اور اس طرف وہ کی دہ میرے لیے صحیح اور سید ھاراستہ کھول دے۔ چنا نچہ میں نے اللہ کی طرف لینی طاقت اور قوت سب اللہ کے سامنے چھوڑ دی اور اس طرح ہوگیا چیسے مردے کی لاش عسل دھیان کیا اور اس میں ہوتی ہے اور میرے دوست نے جس بات کی طرف توجہ دلائی تھی اس کے کرنے میں لگ گیا۔ میں نے عاجز ہو کر اللہ تعالیٰ سے دعاما نگی کہ وہ میرے دل کو بے کار باتوں سے دور رکھے اور تمام چیزوں کی جو اصل حقیقت ہے وہ جھے دکھائے اور میرے دل کو بے کار زبان کو قوت دے اور جو بات کہوں اس میں جھے غلطی سے بچائے اور پی کہنے کی توفیق دے اور جو بات میری سمجھ میں آئے اسے بیان کرنے کی قابلیت دے وہ بہت نزدیک ہے اور سنتا ہے۔ بات میری سمجھ میں آئے اسے بیان کرنے کی قابلیت دے وہ بہت نزدیک ہے اور سنتا ہے۔ بات میری سمجھ میں آئے اسے بیان کرنے کی قابلیت دے وہ بہت نزدیک ہے اور سنتا ہے۔

<sup>0</sup>اس مدیث کامطلب بیہ ہے کہ اگر کوئی فخص پچھ جانتا ہو اور طالب علم اس سے دریافت کریں اور وہ انہیں نہ بتائے بلکہ علم کوچھائے تو قیامت کے بعد اسے آگ کی لگام پہنائی جائے گی۔

ق یعنی اس علم کے متعلق اس کتاب کی تھنیف انسانی تاریخ کا بہت بڑا واقعہ ثابت ہوگی اور جس طرح اور بہت ہے انتظابات ہوئے ہیں ہو کے جنائید حضرت امام کا یہ خیال سیح ثابت ہوا۔ ججۃ اللہ انتظابات ہوئے ہیں یہ بھی ایک بہت بڑا انتظابی کا رنامہ ثابت اللہ عنے جا اللہ نے چاہا تو بر عظیم ہند میں انتظاب کا چیش خیمہ ثابت ہوگ۔ (مرتب)



#### مقدمه

کیا شرعی حکموں میں کوئی مصلحت نہیں ہے؟ بھی بھی لوگ خیال کرتے ہیں کہ اسلام

کے شرعی حکموں میں کوئی حکمت کی یا مصلحت فینہیں ہے اور انسان جو کام کر تاہے اور اللہ
تعالیٰ اسے اس کا جو پھل دیتاہے، ان دوں میں آپس میں کوئی تعلق نہیں ہے۔ ان کے نزدیک
سی انسان کا اسلام کی شریعت یا قانون کے حکموں کی فرما نبر داری کرنے کی ذمہ داری کی مثال
الی ہے جیسے کوئی فیخص اپنے نو کروں کی فرما نبر داری کا امتحان لینے کے لیے انہیں کسی پھر
الھانے کا تھم دیتا ہے یا کسی درخت کو ہاتھ لگانے کے لیے کہہ دیتا ہے۔ ظاہر ہے کہ ان حکموں
میں نوکروں کا امتحان لینے کے سوااور کوئی فائدہ نہیں ہے۔ اب وہ نوکر یا تواپنے مالک کا تھم مان
لیں گے یا نہیں مانیں گے۔ دونوں صور توں میں ان کے کا موں کے مطابق انہیں جزا (اچھا
کیس گے یا نہیں مانیں گے۔ دونوں صور توں میں ان کے کا موں کے مطابق انہیں جزا (اچھا

## قرآن اور حدیث اسے غلط قرار دیتے ہیں

یہ نہایت فلط خیال ہے، کیونکہ رسول اکر م مَنَّا النَّیْمُ کا طریقہ اور آپ کے اور آپ کے بعد کے خیر وہر کت والے زمانے کے عالموں کی متفقہ رائے اسے جھٹلاتی ہے۔ ایک عالم کم سے کم اتنا توسیجھ سکتاہے کہ ہاتھ پاؤں کے کاموں کا انسان کے دل کی نیتوں کے مطابق حساب لگا یاجا تا ہے۔ نیتوں سے مراد انسان کے نفس کی وہ کیفیتیں ہیں جو انسان کو کسی کام کے کرنے یانہ کرے پر اکساتی رہتی ہیں۔ چنا نچہ خود آنحضرت مَنَّا النِّنِیْمُ نے فرمایاہے کہ انسان الاعمال بالنیات (انسان کے کاموں کی جانچ پڑتال اس کے دل کی نیتوں کے مطابق ہوتی ہے) ایسے ہی اللہ تعالی فرما تاہے کہ:

• حکمت: وجہ، سبب یعنی وہ اصل چیز جس کی وجہ سے کوئی تھم دیاجا تا ہے۔ مثلاً نماز پڑھنے میں سیہ حکمت ہے کہ انسان اللہ کے سامنے عاجزی ظاہر کرکے اس سے مدو حاصل کرے۔ (مرتب)

ہمسلحت: وہ فائدہ جو حاصل کرنے کے لئے کوئی کام کیا یا کرایا جاتا ہے۔ مثلاً کلی کرنے میں یہ مصلحت ہے کہ دانت اور منہ صاف ہو جائیں۔ (مرتب) عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ الْمَالِغَة اللهِ الْمَالِغَة المَالِقَة المَالِعُة اللهِ الْمَالِغُةُ اللهِ الْمَالِغُةُ اللهِ الْمَالِغَةُ اللهِ الْمَالِغُةُ اللهِ الْمَالِغُةُ اللهِ الْمَالِغُةُ اللهِ الْمَالِعُةُ الْمِنْ الْمُلْمِ اللّهِ الْمَالِعُةُ الْمُلْمِ اللّهِ الْمِلْمُ اللّهِ الْمَالِعُ الْمَالِعُ الْمَالِعُ الْمَالِقُولُ الْمِلْمُ اللّهِ الْمَالِعُ اللّهِ الْمَالِعُ الْمِلْمُ اللّهِ الْمِلْمُ اللّهِ الْمَالِعُ الْمَالِقُلُولِ الْمَالِقُلُولُ اللّهِ اللّهِ الْمَالِمُ اللّهِ الْمَالِمُ اللّهِ الْمَالِمُ اللّهِ الْمِلْمُ اللّهِ الْمَالِمُ اللّهِ الْمِلْمُ اللّهِ الْمِلْمُ اللّهِ الْمِلْمُ اللّهِ الْمِلْمُ اللّهِ الْمِلْمُ اللّهِ الْمِلْمُ الْمِلْمُ اللّهِ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِ

# کتاب کے نام کی وجہ

میں نے اپنے دوست سے عرض کی کہ میں خاموثی پیندانسان ہوں ، لڑنے جھڑنے سے
ہیشہ بچتا ہوں، جو کچھ تھوڑا بہت میرے پاس ہے ای پر قناعت کر تا ہوں۔ مجھ سے یہ نہیں
ہوسکتا کہ میں کتابوں کے صفح التمار ہوں اس لیے کہ مجھ پر ایک خاص کیفیت طاری ہے جس
سے مجھے ان باتوں کے لیے فرصت نہیں ملتی اور نہ میرے لیے یہ آسان ہے کہ میں سنی ہوئی
روایتیں انتہا تک یاد کر تار ہوں اور ہر آنے جانے والے سے بحث کرکے منوانے کی کوشش
کروں میں اس علم میں تنہا ہوں اور میں کسی خاص مسلک کا پیرو نہیں ہوں۔ جو پچھ آج کی
ضرور تیں ہیں انہی پر نگاہ رکھتا ہوں اور جو پچھ غیب سے مل جاتا ہے اسی کا پابند ہوں اور جو پچھ بغیر
محنت اور تکلیف کے مل جاتا ہے اسے غنیمت سجھتا ہوں۔ اس لیے اگر کسی کو اتنی بات پسند آئے
جو میں پیش کر سکتا ہوں تو اس کی بہت مہر بانی ہے ، ور نہ جو اس کے جی میں آئے کر تارہے۔

قرآن حکیم کی آیت میں آتا ہے کہ وَ بِلّٰهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ ۔اس آیت میں انسان کی ذمہ داری اور اس کے کرموں کے پھل اور خدا تعالی کے بیجے ہوئے قوانین کی حکمت کی طرف اشارہ ہے چو تکہ یہ چھوٹی سی کتاب اس علم کی شاخ ہے اس لیے مناسب معلوم ہوا کہ اس کانام حُجَّةُ اللهِ الْبَالله العلی العظیم کے شاخ کے دائیوں ولاحول ولاقوق الا باالله العلی العظیم

(الله تعالى بى مير بے ليے كافى ہے، وبى مير ابہترين حفاظت كرنے والا ہے، اس كے سوا غلطى سے بچانے والا كوئى نہيں اور نہ اور كوئى طاقت ہے جونيكى پرلگاسكتى ہے۔ يہ سب كام اس كى دى ہوطاقت سے ہوسكتے ہيں۔)



كَنْ يَتْنَالَ اللهَ لُحُوْمُهَا وَلا دِمَا وَهَا وَلِكِن يَّنَالُهُ التَّقُوٰى مِنْكُمْ (الْحُكَّ) ( الله ك پإس ان جانوروں كا گوشت اور خون نہیں پہنچالیکن اللہ کے پاس تمہارا خدا پرستی كا ارادہ پہنچتا ہے)

## نمازىمثال

کون نہیں جانتا کہ نمازاس لیے مقرر کی گئے ہے کہ انسان خداتعالی کو یاد کرے اور اس کے سامنے اپنے دل کا بھید کھولے اور عابرزی کے ساتھ با تیں کرے۔ چنانچہ قرآن مجید میں ہے کہ: وَ اَقْتِم الصَّلٰ الصَّلٰ وَ اَلْمَ کُرو) نیز نمازاس لیے بھی مقرر کی گئی ہے کہ وہ انسان میں بیطاقت پیدا کر دے کہ وہ اپنی دوسری زندگی میں خداتعالیٰ کو دیکھ سکے۔ چنانچہ آنحضرت مَالُلْیُوْم نے فرمایا کہ: "ستون دبکم کہاترون طفا القبو، لا تضامون فی رؤیته فان استطعتم ان لا تغلبو اعلی صلوق قبل طلوع الشبس وصلوق قبل غی وبھا فاقعلوا"۔ یعنی تم جیسے آسانی سے اس چاند کو دیکھتے ہوائی طرح اپنے رب کا دیدار بھی کر سکو فافعلوا"۔ یعنی تم جیسے آسانی سے اس چاند کو دیکھتے ہوائی طرح اپنے رب کا دیدار بھی کر سکو نماز اور سورج ڈویئے سے پہلے کی نماز ورسورج ڈویئے سے پہلے کی نماز ورسورج ڈویئے سے پہلے کی

#### ز کوة کی مثال

یہ بھی سمجھ میں آسکاہ کہ اسلامی شریعت میں زکوۃ اس لیے مقرر کی گئ ہے کہ انسان سے کنجوسی اور بخل کی بری عادت ترک کرادی جائے، تاکہ محتاجوں کی ضرورت پوری کرنے کاسامان بہم پہنچ سکے۔ جیسے قرآن حکیم میں ہے کہ وَلاَ یَحْسَبَنَّ الَّذِیْنَ یَبْخُلُوْنَ بِمَا اَنْهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ هُو خَیْرًا لَّهُمُ اللهُ مِنْ لَهُمُ اللهُ مِنْ مَا بَخِلُوْا بِهِ یَوْمَ الْقِیلَبَةِ (آل عمران اللهُ مِنْ فَضْلِهِ هُو خَیْرًا لَّهُمُ اللهُ تعالی نے اپنے فضل یعنی مال و دولت میں سے چھ دیا ہے، وہ جو اس کے دینے میں کنجوسی یا بخل کرتے ہیں، وہ بین مستجھیں کہ یہ ان کے لیے اچھاہے نہیں بلکہ یہ ان کے لئے نہایت ہی براہے وہ جس چیز کا بخل کررہے ہیں آگے چل کر قیامت کے دن اس کا طوق یہنائے حاکمیں گ

● کیونکہ صح کاوقت نیند کاوقت ہوتا ہے اور عمر کاسیر و تفریخ اور کام کاح کی زیادتی کاوقت ہوتا ہے،اس لئے ال وقتوں میں نماز ترک ہوسکتی ہے۔ان نمازوں کی پابندی بہت خیال اور ہمت چاہتی ہے۔اس لئے ان کی پابندی سے انسان اللہ تعالیٰ کو دیکھنے کے لئے زیادہ تیار ہوتا ہے۔

- 38 اللهُ الْبَالِغَهُ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الْبَالِغَهُ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

## روزے کی مثال

یہ بھی معلوم ہے کہ روزہ اس واسطے مقرر کیا گیاہے کہ انسان اپنے نفس پر قابوپالے۔ جیسے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ ''لَقَلَکُمْ تَتَقُون '' (بقرۃ ۸۳٪ ( امید کی جاتی ہے کہ تم با قاعدہ اطاعت اور فرمانبر داری کرنے والے بن جاؤگے ) یا جیسے آخصرت مَثَلَّ اللَّهُ مُن نے فرمایا کہ: ''روزہ خصی کرنے کاذریعہ ہے ''۔

#### مج کی مثال

یہ بھی معلوم ہے کہ جج اس لیے مقرر ہواہے کہ اللہ تعالیٰ کے نام یاد دلانے والی چیزوں کی عزت کی جائے۔ جیسے اللہ تعالی فرما تا ہے: إِنَّ اَوَّلَ بَيْتِ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبْرُكًا (گُھر جو لوگوں کے لیے خدایاد کرنے کے واسطے بنایا گیاہے وہ ہے جو مکہ میں ہے) نیز فرمایا کرانَّ الصَّفَا وَالْبَرُودَةَ مِنْ شَعَالِيْ اللَّهِ (صفااور مروہ خدایاد دلانے والی چیزوں میں سے ہیں)۔

## قصاص کی مثال

یہ بھی معلوم ہے کہ قصاص (قتل یاز خم کابدلہ) اس لئے مقرر ہواہے کہ لوگوں کو قتل سے روکا جائے۔ جیسے اللہ تعالی فرماتا ہے کہ: وَلَکُہُنِی الْقِصَاصِ عَلَوةٌ لِیُا اُولَیَا الْاَلْبَابِ (اے عقلندو تمہارے لئے قصاص میں زندگی ہے)۔

## قانونی سزاؤں کی مثال

یہ بھی معلوم ہے کہ سزائیں اور کفارے (جرمانے) اس لیے مقرر کیے گئے ہیں کہ گناہوں سے روکنے کا ذریعہ بنیں۔ جیسے اللہ تعالی فرما تاہے کہ: لِیّنُدُوْقَ وَبَالَ اَمْرِدٌ (وہ اپنے کیے کا وبال چیسیں۔)

## جہاد کی مثال

یہ بھی معلوم ہے کہ جہاد اس لیے مقرر کیا گیاہے کہ اللہ تعالیٰ کا قانون تمام دوسرے

 <sup>●</sup> لینی جس طرح خصی ہونے کے بعد نفس کی بری خواہش مٹ جاتی ہے ای طرح سے اگر شرعی قاعدے کے مطابق
 روزہ رکھا جائے تو وہ مجی انسان کی بری خواہشوں کوروک دیتا ہے۔(مولانا سندھی)

قانونوں کے اوپررہے اور ہر قسم کافتنہ اور فساد اوربد تظمی دور کر دی جائے۔ جیسے اللہ تعالی فرماتا ے كه: وَالْتِلْوُهُمْ حَتَّى لَاتَّكُونَ فِينَكُونَ الدِّينُ كُلَّهُ لِلهِ ﴿ (ان سے الرُّويهال تك كه بد تقمى دور موجائے اور ساری قوم اللہ کے قانون کی تابع بن جائے)

## آپس کے معاملات کی مثال

یہ بھی معلوم ہے کہ آپس کے لین دین کے معاملات اور مر داور عورت کے نکاح وغیرہ کے قانون اس لیے مقرر ہوئے ہیں کہ انسانی سوسائی میں عدل اور انصاف قائم کیاجاسکے۔

اس طرح کے اور بہت سے تھم ہیں جو قرآن تھیم کی آیتوں اور آنحضرت مَا اللَّهُ عَلَيْم کی احادیث سے ثابت ہیں اور ہر زمانے کے عالم ان کی حکمت کھول کھول کوبیان کرتے آئے ہیں۔ اب اگر کوئی مخص اتن می بات بھی سمجھ نہیں سکتا تو یوں خیال کر ناچاہیے کہ اپنی عقل پر روئے۔ایسا شخص اس قابل نہیں کہ اس کی کسی بات پر بھر وسہ کیاجائے اور علمی محفلوں میں اس کاذکر آئے۔

# نبي اكرم مَنَّالِيَّا لِمُ كَلِيتًا فَي هِو فَي حَكَمتيں

پھر یہ بات بھی ثابت ہے کہ آنحضرت مَنَّالَیْنِ کَمْ نے مجھی مجھی بعض عبادتوں کے وقت مقرر کرنے کی حکمتیں بتادی ہیں۔ جیسے ظہر سے پہلے چار رکعتیں پڑھنے کے بارے میں فرمایا کہ یہ ایباونت ہے کہ اس میں آسانی رحت کے دروازے کھلتے ہیں تومیں جا ہتا ہوں کہ اس میں میر اکوئی نیک عمل اوپر جائے۔

آ مخضرت مَنَّالِثَيْرُ سے میہ بھی روایت ہے کہ عاشورہ • کے دن کاروزہ رکھنے کا اصلی سبب بید ہے کہ اس دن موسل و النفیز اور ان کی قوم نے فرعون کے ظلم سے نجات یائی تھی اور ہم مسلمانوں کے ہاں اس لیے مقرر ہوا کہ ہم حضرت موسی رہائٹی کے طریق کوزندہ رکھناچاہتے ہیں۔

اسی طرح آنمحضرت مَلَاثِیْتُلْم نے بعض شرعی حکموں کے اساب بھی سمجھائے ہیں۔مثلاً تحكم بيب كه جب آدمي سوكر المطيح تو ہاتھ وھوئے بغيرياني ميں نہ ڈالے۔ آپ مَنْ الْتَيْزُكُم نے اس كا

• عربی جری س کے پہلے مینے یعنی محرم کی دسویں تاریج کوعاشورہ کہتے ہیں۔

40 كالمساليقة كالمسالية كالمساليقة كالمساليق سبب په بتایا که "وه نهیس جانتا که سوتے میں اس کاہاتھ کہاں کہاں لگتار ہاہے۔"

ایسے ہی ناک صاف کرنے کے متعلق فرمایا کہ رات کو شیطانی قوت اس کے ناک میں جمع

ہو جاتی ہے۔

ایسے ہی سونے سے وضو ٹوٹے کے متعلق فرمایا کہ جب انسان لیٹ جاتا ہے تواس کے جوڑ ڈھلے ہوجاتے ہیں <sup>0</sup>۔

ایسے ہی منی میں کنکریاں مارنے کے متعلق فرمایا کہ یہ اللہ تعالیٰ کی یاد کو قائم رکھنے کے

ایسے ہی اجازت لے کر گھر جانے کے متعلق فرمایا کہ بیراس لیے مقرر کیا گیاہے کہ انسان کی نظر پر دے کی کسی چیز پر نہ پڑجائے۔

بلی کے جھوٹے کے متعلق فرمایا کہ وہ نجس (پلید) نہیں ہے اس لیے کہ وہ ہر وقت تمہارے گھروں میں آنے جانے والا جانورہے۔

لبحض مو قعوں پر فرمایا کہ اس بات میں ایک نساد کور فع کر نامقصو دہے جیسے دوھ بلانے · کے زمانے میں عور توں کے قریب جانے سے منع کر دیا گیاہے کہ اس سے بچے کو نقصان چینے کا ا ور 🗨 ہے۔ بھی دسمنوں کے ایک فریق کی مخالفت کرنے کے لیے تھم دیا گیا ہے۔ جیسے آنحضرت مَثَلَ النَّيْمُ نِهِ فرما ياكه سورج شيطان كے سينگوں پر نكلتاہے اس وقت كافرلوگ (جو قرآن علیم کا علم پھیلنے سے روکتے ہیں)اسے سجدہ کرتے ہیں اس کیے مسلمانوں کو اس وقت نمازے روکا گیاہے تا کہ ان کا فروں سے مشابہت پیدانہ ہو جائے۔

بعض مو قعول پر آنحضرت مَنَّالَيْنِيُّا نِے کسی تھم کی حکمت یہ بیان فرمائی ہے کہ دین میں ادل بدل ہونے کاراستہ بند ہو جائے۔مثلاً ایک شخص فرضوں کے ساتھ ہی نفل پڑھنا جاہتا تھا، حضرت عمر فاروق نے اسے بیہ کہر روکا کہ اس قشم کی بے احتیاطی سے پہلی قومیں برباد ہو

🗨 پھوں کے اس ڈھلے بن کو دور کرنے اور مستی کی جگہ چتی لانے کے لئے وضو کرنے کی ضرورت ہے۔ (م تب) تھ محمر دوسری حدیث میں اجازت دیتے ہوئے فرمایا کہ میں نے اہل کتاب یعنی عیسا ئیوں اور یہود یوں کے کہنے پر کہہ دیا تھا جو دراصل مضر نہیں ہے۔ (مرتب)

المُورِشُ حَدَّمَةُ اللهِ الْمَالِعَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْمَالِعَهِ عَلَيْهِ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعالِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعِلَمُ المُعِلِمُ المُعِلَمُ المُعِلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلَمُ المُعِلَمُ المُعِلِمُ المُعِلِمِي المُعِلِمُ المُعِلَمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِم

چكى ہيں، اس پر آ محضرت مَنَّ الْيُغِمِّانِ اس كى تصديق فرما كى اور فرما ياكہ اصاب الله بك يا ابن العطاب (اے ائن خطاب الله تعالى تجھے اس صحح رائے كا اچھابدلہ دے)۔ ◘

بعض دفعہ آپ مَنَّافِیْزِ نے کسی کام کی اجازت اس لیے دی ہے کہ دین میں شکّی محسوس نہ ہو۔مثلاً ایک ہی کپڑے میں نماز جائزہے <sup>©</sup>۔

ایسے ہی قرآن حکیم میں ہے کہ: عَلِمَ اللهُ ٱنْکُمْ کُنْتُمْ تَخْتَادُّوْنَ ٱنْفُسَکُمْ فَتَابَ عَلَیْکُمْ وَعَفَا عَنْکُمْ (البقرة ۱۸۷) (الله جانتا ہے کہ تم لوگ اپنے نفوں کودھو کہ دیتے تھے، تواللہ تعالیٰ نے تم پررحت کی اور تمہیں معاف کر دیا ®۔)

بعض مو قعوں پر آپ نے عملوں کے متعلق عذاب ثواب بتاتے ہوئے حکمتیں بھی بتائیں اور اگر صحابہ کو کسی موقعے پر شبہ پڑگیا تو آپ مَنَّالْتَیْمُ نے ان کا شبہ بھی دور فرمادیا اور اسے ایک قاعدے کے اندر لے آئے۔ چنانچہ آنمحضرت مَنَّالْتَیْمُ نے فرمایا کہ آدمی جب جماعت کے ساتھ مل کر نماز پڑھتا ہے تو گھر میں نمازسے اس کا ثواب پچیس گنابڑھ جاتا ہے اور پھر اس کی تفصیل یوں فرمائی کہ جب وہ گھر سے وضو کر کے مسجد کی طرف چلتا ہے تو اسے قدم قدم پر ثواب ملتا ہے۔

ایک اور موقعے پر فرمایا کہ تمہیں اپنی شہوت پوری کرنے پر بھی ثواب ملے گا۔ لوگوں نے تجب سے کہا کہ یار سول اللہ! شہوت پوری کر نا اور اجر ؟ تو فرمایا کہ اگر کوئی شخص حرام طریقے سے شہوت پوری کرے تواسے گناہ ہو گایا نہیں ؟ تواسی طرح اگر قانون کے اندر رہ کر شہوت پوری کرتا ہے تواسے اجرملنا چاہیے۔

● مطلب بیہ ہے کہ فرض نماز ادا کرنے کے بعد کچھ دیر تھہر جانا چاہئے۔ اس کے بعد نفل وغیرہ شروع کرنے چاہئیں۔
 اس کئے حفی قانون میں فرض نماز کے بعد اس جگہ سے ہٹ کر دوسری جگہ نماز پڑھنے کا تھم ہے ، تا کہ فرض کے بعد تھوڑا سادفتہ ہوجائے۔ (مرتب)

بعض دوستوں نے عرض کی کہ ہمارے پاس دو کپڑے موجود ہیں تو آپ مَکائٹیڈا نے فرمایا کہ سب کو تو دو کپڑے میسر نہیں ہیں۔ اگر بیالازم کر دیاجائے کہ نماز دوبی کپڑوں ہیں ہوگی تو بہت سے لوگ نماز نہیں پڑھ سکیں گے۔

©ر مضان کے مبینے میں بعض لوگ راتوں کو اپنی بیو یوں کے پاس جاتے تھے اور اس کے لئے حیلے بہانے بناتے تھے۔اللہ تعالیٰ نے اس تکلیف کو دور کر دیااور انہیں اجازت دے دی کہ دوراتوں کو اپنی بیویوں سے مل سکتے ہیں۔

42 النواتش الله النبالغه

ایک اور موقع پر فرمایا کہ جب دو مسلمان تلواریں تھینج کر آمنے سامنے آ جائیں تو قل کرنے والا، قتل ہونے والا، دونوں جہنم میں جائیں گے۔ لوگوں نے عرض کیا کہ قاتل کا آگ میں جانا تو درست ہے لیکن مقتول کا کیا قصور ؟ آپ نے فرمایا کہ مقتول بھی تو یہی چاہتا تھا کہ اپنے مقابل کو قتل کر دے۔ یعنی وہ اتفاقاً قتل ہوگیا نہیں تونیت تو اس نے قتل کرنے ہی کی کر رکھی تھی۔

ان کے سوااور بہت سے موقع ہیں جن کا گننابہت مشکل ہے۔ صحابہ کی بیان کی ہوئی حکمتیں

آ محضرت مَثَّ النَّيْمَ عَسامَتَى بھی اسی طرح تعلیم دیا کرتے تھے۔ چنانچہ حضرت عبداللہ بن عباس نے جمعہ کے دن عنسل کرنے کی حکمت بیان کی کہ عرب لوگ بڑے محنق، جفاکش اور غریب ہوتے ہیں۔ محنت کرتے کرتے انہیں پسینہ آجا تا اور کپڑے بھیگ جاتے۔ جب الی حالت میں مجمع یا مجلس میں آتے تو دو سرے شخص کو اس کی بوسے تکلیف ہوتی، اس واسطے ہفتے میں ایک بار لیمنی جمعے کے دن عنسل کرنامقرر ہوا۔

اور زید بن ثابت نے اس تھم کی حکمت سمجھائی کہ جب تک میوہ پک نہ جائے اسے بیچنا نہیں چاہیے اس لئے کہ اگر پکنے سے پہلے ہی کسی آسانی آفت مثلاً آند ھی، بارش وغیر ہسے تلف ہو جائے تو پھر خریدار کوبڑا گھاٹار ہے گااور آپس کے فتنہ وفساد کی بنیاد کھڑی ہو جائے گی۔

ایسے ہی حضرت عبداللہ بن عمر فنے خانہ کعبہ کے چاروں کونوں میں سے دو کوہاتھ لگانے کی علت بیان کی کہ جن دو کونوں کوہاتھ لگایاجا تاہے ہیہ حضرت ابراہیم کی اٹھائی ہوئی بنیادوں پر قائم ہیں اور دوسرے دونوں کونے اصلی بنیادوں سے ہٹ گئے ہیں۔

صحابہ کے بعد آنے والے لو گوں کی بیان کی ہوئیں حکمتیں

پھر صحابہ کے بعد ان کے شاگر و، تابعین بھی اسی طرح شرعی حکموں کی حکمتیں بتاتے رہے، پھر ائمہ مجتہدین ہر ایک حکم کی کوئی نہ کوئی حکمت ظاہر کرتے رہے، وہ مصلحت کہیں تو کسی تکلیف دینے والی بات کو دور کرناہے اور کہیں کوئی خاص فائدہ حاصل کرنا۔ یہ سب پچھ ان عالموں کی کتابوں میں کھول کربیان کیاہواموجو دہے ۔

# مسلمان حکیم اور علم اسر ار دین

پھران کے بعد امام غزالی اور خطابی اور ابن عبد السلام اور ان جیسے لوگ پیدا ہوتے رہے ۔ ہیں (خدان کی کوششوں کو قبول فرما کر انہیں اچھا اجر عطا کرے) اور نہایت عمدہ سائنٹیک تحقیقات بان کی ہیں۔

# علمول کے اچھے اور برے ہونے کا صحیح قاعدہ

ہاں یہ بات صحیح ہے کہ جیسے سنت 🗨 سے ثابت ہے کہ ہر ایک تھم کے اندر ایک مصلحت ضرور موجو دہے اور وہ حکم دینے کا مقصد وہ مصلحت چلاناہی ہے اوراس پر تحقیق کرنے والے عالموں کی رائیں ایک ہو چکی ہیں ویسے ہی ہہ بھی صحیح ہے کہ شریعت کے حکموں میں جو خاص مصلحتیں چپھی ہوئی ہیں، انہیں الگ کر کے دیکھاجائے توان حکموں کوماننے والوں کو اچھا اجر دینے اور نہ ماننے والوں کو سزادینے میں بیات بھی اپنی جگہ قائم ہے کہ اللہ کی طرف سے کسی بات کے کرنے یانہ کرنے کا عکم نازل ہواہے۔ (مطلب یہ کہ سی کام کے کرنے یانہ کرنے کے متعلق تھم کا آ جانا، فرما نبر داری کی صورت میں ثواب اور نافرمانی کی حالت میں عذاب کا ایک مستقل سبب ہے۔ یہ سبب اس تھم کے اندر چھی ہوئی مصلحوں کے علاوہ ہے۔ گو یاعذاب یا تواب کے دوبڑے سبب ہیں ایک تووہ مصلحت اور حکمت جو کسی تھی میں موجو دہے، دوسرے اس كاالله تعالى كا حكم مونا\_)

یہ بات بھی صحیح ہے کہ وہ لوگ غلطی پر ہیں جو پیہ خیال کرتے ہیں کہ کسی کام کااچھایابر اہونا صرف اس مصلحت پر مو قوف ہے جے انسان کی عقل سمجھ سکے۔ان لو گوں کے نزدیک شرعی قانون کا صرف بیر کام ہے کہ وہ بتادے کہ اس کام میں فلال مصلحت چھی ہو کی ہے اور اس مصلحت کے مطابق اس کام کی یہ قیمت (ثواب) ہے۔وہ اس بات کا تھم دینے کے لیے نہیں ہے کہ فلال کام کرواور فلال نہ کرو۔ یعنی شرعی قانون کسی کام کے کرنے یانہ کرنے کے لاکق کہتا ہے تو فقط اس مصلحت کی وجہ سے کہتا ہے جو اس کام میں چپھی ہو ئی ہے۔وہ کام اس لیے کرنے یانہ کرنے کے لا کُق نہیں ہو تا کہ قانون اس کا تھم دیتاہے۔اس کی مثال ایسی ہے جیسے

#### 0 آنحضرت مَنَّالَيْنَا كُمُ كَا قُولِ اور فَعَلِ وغير هـ

44 ﴿ اللهُ ا ڈاکٹر دواکی خاصیتیں اور مرض کی قشم بتادیتاہے۔جس طرح ڈاکٹر کا تھم نہ ماننے سے مرض پر کوئی اثر نہیں پڑتا اس طرح شرع کا حکم اس کی مصلحت سے الگ چیز ہے اس کا مصلحت سے کوئی تعلق نہیں ہے، یہ خیال بالکل غلط ہے۔ ( کیونکہ اس میں کسی حکم کے قانون بن جانے سے اس کی تھیل کی جو ضرورت پیداہو جاتی ہے اس سے بے پروائی برتی گئے ہے۔اس لیے کہ جب کسی مصلحت کوسامنے رکھ کر کوئی قاعدہ بنایاجائے۔پھراس قاعدے کو قانون بنادیاجائے تواب اس میں قانونی شان غالب رہے گی اور اس کی تعمیل قانون کی حیثیت سے ضروری ہو گی۔ جیسے ایک افسر کا تھم اگر غلط بھی ہوٹالا نہیں جاسکتا۔ قانون کہتاہے کہ اس افسر کا تھم مانٹاپڑے گا۔ ہاں اگر تکم غلط ہو تواس کے خلاف الگ طور پر چارہ جو ئی کی جاسکتی ہے، لیکن قانون افسر کے تھم کی فرمانبر داری سے انکار کرنے کی اجازت نہیں دے سکتا)سنت پر غور کرنے والا انسان سرسری نظرے فیصلہ کر سکتاہے کہ بیہ خیال ایک سائنفک تعلیم کے ساتھ مجھی جمع نہیں ہو سکتا۔ دیکھیے آ مخضرت مَنَا لِلْيَا اللهِ مَعْمَان كي نمازك بارك مين فرمات بين كه تم اسے اپنے گھروں ميں پڑھا کرو،اس لیے کہ مجھے ڈرہے کہ کہیں میر تم پر فرض نہ ہو جائے۔ حالا نکہ اگر مصلحت کی وجہ سے تھم مقرر ہوتے تو یہ نماز بھی گھر میں پڑھی جاتی یامسجد میں، دونوں صور توں میں فرض ہونے کا سبب بن سكتى تقى ـ ايك اور حديث مين آنخضرت مَنَاللَيْكِمُ فرمات بين كه مسلمانون مين سب سے بڑا مجرم وہ ہے جس نے الیمی چیز کے متعلق دریافت کیا جو بھلے حرام نہیں تھی لیکن اس کے یو چینے کی وجہ سے حرام ہوگئی۔اس سے معلوم ہوتاہے کہ حلال اور حرام ہونے کے اصول مصلحت کے سوااور بھی ہیں۔ اگر ایبانہ ہو تا تو گھر میں رہنے والے مقیم انسان کوجواتناہی مشکل کام کررہاہو جیسے مسافر کوسفر سے تکلیف ہوتی ہے،روزہ رکھنے کا اس طرح حق ملنا چاہیے تھاجیسے مسافر کوحق حاصل ہے، اس طرح ایک امیر کے لیے جو نہایت آرام سے سفر کر رہاہے روزہ افطار کرناجائزنہ ہوتا۔ ایسے ہی ان سب سزاؤل کا حال ہے جوشارع <sup>©</sup>نے مقرر کی ہیں۔

اصل قاعدہ بی ہے کہ جب شارع کا حکم صیح طور پر معلوم ہو جائے تواسے بیر کہد کر ٹالا نہیں جاسکتا کہ اس کی مصلحت ابھی سمجھ میں نہیں آئی۔اس لیے کہ بہت سے لوگوں کی عقلیں بهت سى مصلحوں كوجو حكمول ميں يائى جاتى بيں بيچان نہيں سكتيں۔ نيز آ محضرت مَاللَّيْزَ كى سجم

45 عَدُّ اللهُ الْبَالِغُهُ اللهُ الل

ہمارے نزدیک ہماری اپنی عقلوں سے زیادہ اعتبار کرنے کے لا کُل ہے۔ چو نکہ عام لوگ مصلحتیں سجھنے کے قابل نہیں ہوتے اس لئے مصلحوں کاعلم خاص خاص قابل لوگوں ہی کو بتایا جاسکتا ہے اور دوسرے عام لوگوں سے چھپایا جاتارہا ہے اور اس علم میں رائے بنائے والے عالم کے لیے وہی شرطیں مقرر ہیں جو کلام اللہ یعنی قرآن حکیم کی تفییر کے لیے ضروری ہیں۔ انبیاء اور ان کے کامل پیرووں کے طریقے سے باہر نکل کر خالص عقل سے جس قدر قاعدے ثابت ہوتے ہیں ان کی بنیاد پر اس علم میں بحث کر ناجائز نہیں ہے۔

ہم نے اوپر جو کچھ بیان کیا ہے اس سے یہ بات صاف طور پر سمجھ میں آجاتی ہے کہ شریعت لوگوں کو قانون کی پابندی کا جو تھم دیتی ہے اس کی مثال الی ہے جیسے ایک سر دار کے نوکر بیار ہوگئے۔ اس نے اپنے خاص ڈاکٹروں میں سے ایک کوپورے اختیارات دے کر مقرر کر دیا کہ وہ بیار نوکر کو دوا پلائے۔ اس صورت میں اگر ان بیار خادموں نے اس ڈاکٹر کی فرمانبر داری کی تو انہوں نے گویا اپنے سر دار کا تھم مانا اس لئے سر دار ان سے یقیناً خوش ہو گا اور انہیں اچھا انعام دے گا اور وہ مرض سے شفاء بھی پاجائیں گے۔ لیکن اگر نوکروں نے اس ڈاکٹر کی نافر مانی کی تو یہ حقیقت میں اپنے آقاکی نافر مانی کرنا ہے اس لیے سر دار ان پر بہت ناراض ہو گا اور وہ انہیں بڑی سرزادے گا اور ساتھ ہی وہ بیاری کی وجہ سے مرجمی جائیں گے۔

چنانچہ آنحضرت منگالی نے ای طرح ارشاد فرمایا۔ جب آپ نے فرشتوں کی زبان سے اسبات کاذکر کیا کہ نبی کی مثال الی ہے جیسے کسی شخص نے ایک کو مٹی بنائی اور اس میں ہر فتسم کی دعوت کا سامان تیار کر کے رکھا۔ اس نے ایک آدمی جیجاجو مہمانوں اور مختاجوں کو خبر دے کہ کھانا تیار ہے آکر کھالیں۔ اب جس شخص نے پکار نے والے کی بات مان کی اور کو مٹی میں آگیا اس نے خوب کھانا کھایا، لیکن جس نے اس کی بات نہ مانی وہ نہ تو اس کو مٹی میں آسکانہ ضیافت میں شریک ہوسکا۔

آ مخضرت مَنَّ اللَّهُ عَلَمُ نَهُ ایک اور مثال یہ بھی دی ہے کہ میری اور جو پھے اللہ تعالی نے جھے دے کر بھیجا ہے اس کی مثال الی ہے کہ ایک آ دمی لوگوں کے پاس آیا اور اس نے کہا بھائیو! میں نے اپنی آ تکھوں سے ایک لشکر دیکھا ہے کہ جو تم پر حملہ کرنا چاہتا ہے، میں حمہیں او پی آواز دے کر خبر دار کرتا ہوں کہ اگرتم اس سے بچنا چاہتے ہو تو یہاں سے جلدی جلدی بھاگ

جاؤ، چنانچہ ان لوگوں میں سے بعض نے اس کی بات مان کی اور راتوں رات وہاں سے نکل گئے اور آرام سے چلتے رہے یہاں تک کہ لشکر کے حملے سے پی گئے۔ گر جن لوگوں نے اس کی بات نہ مانی اور اسے جھلا یاوہ صبح تک وہیں پڑے سوتے رہے یہاں تک کہ صبح سویر سے لشکر پہنچ گیا جس نے ان کاناس کر دیا۔

ایسے ہی آ محضرت مَا اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ تعالی اللہ تعالی اللہ تعالی اللہ تعالی اللہ تعالی اللہ تعہیں او اللہ علی اللہ تہہیں او اللہ اللہ تہہیں تہہیں اللہ تہہیں تہہیں اللہ تہہیں اللہ تہہیں اللہ تہہیں تہہر تہہیں تہہہیں تہہیں تہہہیں تہہیں تہہیں تہہیں تہہہیں تہہہیں تہہہیں تہہہیں تہہہیں تہہہیں تہہہیں تہ

#### امام صاحب كامسلك

ہم نے یہاں جو کچھ بیان کیا ہے کہ گو انسان کے کر موں اور ان کے بھلوں میں خاص تعلق ضرور ہے پھر بھی کر موں کی اچھائی برائی خالی عقلی نہیں ہے۔اس میں ایک بات ہے جو دونوں کو جمع کر دیتی ہے اور وہ یہ کہ انسان کے کرم اور ان کے اندر کی مصلحت اور کسی کام کے کرنے نہ کرنے نہ کرنے کا حکم یہ دونوں باتیں مل کرعذاب یا ثواب پیدا کرتی ہیں۔ہمارے اس بیان سے وہ مشکل مسئلہ بھی حل ہو جاتا ہے جس پر عالم لوگ بحث کرتے رہے ہیں کہ حضرت نبی اکرم منافی کے لوگ جو کھے کرکے مرگے ہیں انہیں عذاب یا ثواب ہو گایا نہیں ۔ م

#### عالمول کے اعتراضات

عالموں میں ایسے لوگ موجو دہیں جو ایک حد تک یہ جانتے ہیں کہ شرعی حکموں کا تعلق خاص خاص مصلحتوں کے ساتھ ہے اور عملوں پر جزایاسزااس لیے ملتی ہے کہ وہ انسان کے نفس کی ان حالتوں سے پیدا ہوتے ہیں جو انسان کو اچھایا برابناتی ہیں۔ جیسے آخصرت مَثَّا اللَّیْمِ اِنْ فرمایا کہ:

الاوانق الجسد مضغة اذا صلحت صلح الجسد كله واذا فسدت فسد الجسد كله الاوهى القلب -

<sup>●</sup> اس کاجواب بیہ ہے کہ انہوں نے اپنے عملوں سے انسانیت کی اصلی مصلحوں کو جتنا خراب کیا اس کے متعلق طبعی طور پر ضرور ان سے حساب ہوگا۔ لیکن قانون کی حیثیت سے انہیں جن حکموں کی خبر نہیں ملی ان سے وہ بری ہیں۔ ان کی وجہ سے انہیں سزانہیں ہوگی۔



(دیکھو!انسان کے جسم میں گوشت کا ایک کلڑ اہے، اگر وہ اچھابن جائے توسارا جسم اچھار ہتا ہے، اگر وہ خراب ہو جائے توسارا بدن خراب ہو جاتا ہے۔ یا در کھو وہ دل ہے)

لیکن بہ عالم لوگ خیال کرتے ہیں کہ اس علم پر کتا ہیں لکھنااور اس کے اصلی قاعدے اور ضمیٰ قاعدے در مقرر کرنانا ممکن ہے کیونکہ اس علم کے مسکے نہایت باریک اور گہرے ہیں اور پہلے زمانے کے لوگوں نے اس علم کو علم کی حیثیت سے نہیں لکھا، حالا نکہ ان کا زمانہ آنحضرت مثالیٰ کے زمانے کے قریب تھااور وہ اس علم کے بڑے ماہر تھے۔ گویاان سب کی رائے بہی ہے کہ اس علم پر کچھ لکھنا اچھا نہیں ہے۔ بعض علم والے کہتے ہیں کہ اس علم پر کتا ہیں لکھنے کا کوئی فائدہ نہیں ہے کہ انسان اس قانون کی مصلحتیں جانتا ہو یعنی اس علم کے پڑھنے سے علمی قوت کچھ زیادہ پیدا نہیں ہوتی۔ کی مصلحتیں جانتا ہو یعنی اس علم کے پڑھنے سے علمی قوت کچھ زیادہ پیدا نہیں ہوتی۔

ان اعتراضوں کے جوابات

ليكن سب باتيں غلط ہيں۔

# اس علم کے مشکل ہونے کاجواب

جولوگ کہتے ہیں کہ اس علم پر کوئی کتاب لکھنا بہت مشکل ہے کیونکہ اس کے مسائل بہت اگرے ہیں، ان کا یہ خیال غلط ہے اس لیے کہ مسلوں کے باریک ہونے کے معنی یہ نہیں کہ کتاب نہیں لکھی جاسکتی۔ دیکھیے تو حدید کا علم اور اللہ تعالیٰ کی صفتوں کا علم اس سے بھی زیادہ باریک ہے اوران کا سمجھنا بہت ہی مشکل ہے ، پھر بھی لوگوں نے اسے سمجھنے کی کوشش کی اور اللہ تعالیٰ نے انہیں آسان کر دیا اور یہ با قاعدہ فن بن گیا۔

بات یہ ہے کہ ہر ایک علم سر سری نظر میں ایبا ہی دکھائی دیتا ہے کہ اس پر غور کرنا ناممکن ہے اور اس کے مسلوں کو سمجھنا دشوار ہے، لیکن جب انسان قاعدے مقرر کرکے

﴿ خداتعالیٰ کے ایک ہونے کاعلم۔ اس میں اس بات پر بحث ہوتی ہے کہ دوایک کس طرح ہے؟ اگر دوایک ہے اور تنہا ہے
تواس کا نتات کا اس کے ساتھ کیا تعلق ہے؟ اس کی صفات (Attributes) کیا ہیں؟ دواس کی ذات کی جز ہیں یا اس سے
الگ ہیں؟ دغیرہ دغیرہ دینے نہایت باریک اور مشکل مسئلے ہیں۔

48 (أَرْدُوشُرِ 5: حُجَيْدِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴾

چلے اور ایک درجے سے دوسرے درجے میں ترقی کی جائے اور ضروری آلات سے مدد لی جائے اور ایک درجے سے دوسرے درجے میں ترقی کی جائے اور ضروری آلات سے مدد لی جائے تو لکھنے والوں میں یہ طاقت پیدا ہو جاتی ہے۔ وہ اس علم کے قاعدے بنائیں اور ان کی شاخیں نکالیں۔ اگر مشکل کہنے سے یہ مر اد ہے کہ اس مضمون پر لکھنا آسان نہیں تو یہ صحیح بات ہے ، لیکن اس کے مشکل ہونے ہی کے سبب سے تو اس علم پر لکھنے والوں کی برتری دوسرے عالموں پر ظاہر ہوتی ہے اور مشقتیں اٹھانے ہی سے انسان کوئی مقصد حاصل کر سکتا ہے اور علم پر قبضہ کرنا عقل کو تکلیف دیئے بغیر اور سوچنے کی قوت میں انتہا تک پہنچے بغیر اور سوچنے کی قوت میں انتہا تک پہنچے بغیر

## اس علم میں تصنیف نہ ہونے کاجواب

بعض لوگ کہتے ہیں کہ ہمارے بزرگوں نے اس علم پر پچھ نہیں لکھااس لئے ہمیں بھی کچھ نہیں لکھانے ہمیں بھی کچھ نہیں لکھنا چاہئے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ آمخصرت منگالیڈی نے اس علم کے بنیادی قاعدے اور اس کی بعض شاخیں بتادی ہیں اور بڑے بڑے مقلند صحابیوں، جیسے حضرت عمر دخاتی نئی دخفرت علی دالتہ بن عباس دخالی نئی ، حضرت عبداللہ بن عباس دخالی نئی ، حضرت عبداللہ بن عباس دخالی نئی ہیدا کئے حضرت عائشہ صدیقہ دخالی نئی فی ہے اور اس میں فاص نکتے پیدا کئے ہیں۔ ان کے بعد دین کے عالم اور یقین حاصل کرنے والی جماعتیں اپنے اپنے زمانے کے مطابق ہمیشہ اس کی تحقیقات ظاہر کرتی رہی ہیں۔ بلکہ اگر کسی زمانے میں ایسے لوگ پیدا کو جو مسلمانوں کے دینی مسلوں میں شک پیدا کرتے تو اس زمانے میں ایسے لوگ پیدا کھڑے ہو مسلمانوں کے دینی مسلوں میں شک پیدا کرتے تو اس زمانے کے بڑے بڑے عالم کرنے عالم کھڑے ہو جاتے اور بحث اور مناظرے سے ان شکوں کو دور کر دیتے اور لوگوں کو دین کی خدمت کے لئے کئے بنا دیتے اور اس طرح ہمیشہ دین میں نئی نئی غلط باتیں داخل کرنے والوں کو شکست دیتے رہتے تھے۔

اس کے بعد اب ہماری رائے یہ ہے کہ ایک ایس کتاب تھیں جس میں اس فن کی اکثر ضروری باتیں آجائیں۔ ہمارایہ کام ادھر ادھر کی بہت سی کوششوں سے زیادہ فائدہ دینے والا ہو گااور ہاتھی کا پاؤں ثابت ہو گا۔ جس میں بہت سی چیزیں آجائیں گی۔

الرُوْوشُرِى: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَه عَلَى اللهِ الْبَالِغَه عَلَى اللهِ الْبَالِغَه عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ

# پہلے زمانے میں اس علم پر کتابیں کیوں نہیں لکھی گئیں

پہلے زمانے کے لوگوں کو آنحضرت مَنَّالَّیْکُمْ کی صحبت کی برکت حاصل تھی اور حضور مَنَّالِیُکُمْ کے برکت والے زمانے کے قریب تھے۔ ان میں آپس کے اختلافات بھی زیادہ نہیں تھے، جو چیز آنحضرت مَنَّالِیُکُمْ سے ثابت ہوجاتی تھی وہ اسے پورے اطمینان کے ساتھ مان لیتے تھے، اس لیے انہیں اس بات کی زیادہ ضرورت محسوس نہ ہوتی تھی کہ عقلی تحقیقات اور فہ ہمی باتوں کو ملائیں۔ جب بھی ذراسا شک پیدا ہوتا وہ اپنے زمانے کے زندہ علماء سے پوچھ کر اپنا اطمینان کر لیتے تھے۔ انہیں اس بات کی ضرورت ہی نہ تھی کہ وہ اس علم پر کتابیں لکھتے۔

اس بارے میں علم اسر اردین کی مثال ویی ہی ہے جیسے علم حدیث کی کہ پہلی صدی میں حدیث کے حدیث کی کہ پہلی صدی میں حدیث کے بڑے بڑے بڑے عالم موجود ہونے کی وجہ سے انہیں حدیث کے علم پر کتابیں لکھنے کی ضرورت نہ تھی۔ اس زمانے میں ابھی احادیث میں بہت اختلاف پیدانہ ہوا تھا اور جھوٹی باتیں بنانے والے ابھی پیدا نہیں ہوئے تھے۔ اگر کسی کو حدیث یار وایت میں کوئی شبہ پڑتا تو وہ اپنے زمانے کے عالموں سے پوچھ لیتا تھا۔ اس لیے انہیں نہ تو غریب الحدیث کی مشر س کھنی پڑی نہ اساء الر جال کی ضرورت ہوئی۔ انہوں نے نہ اصول حدیث پر کتابیں لکھیں نہ مختلف الحدیث اور نہ نقہ الحدیث پر روہ نہ صحیح احادیث کو ضعیف احادیث سے جدا کرنے پر منہ روایات کی جانج پڑتال کر کے جھوٹی اور سچی روایتیں الگ الگ کرنے پر متوجہ ہوئے۔ ان تمام علموں کے باصول اور شاخیں اس وقت بنیں جب عالموں کو بہت عرصے کے بعد ان کی ضرورت پڑی اور حدیث سجھنے کافن ان علموں کے جانئے کے بغیر مشکل کیانا ممکن ہوگیا۔

اس طرح جب شرعی قانون پر بحث کرنے والے فقہاء میں اس وجہ سے اختلاف ہونے گئے کہ فلاں تھم کس وجہ سے دیا گیا تھا، تو تھکموں کی علتوں پر بحث کرنے کی ضرورت پڑی، تا

نہیں۔ آب بعض لوگ لادینی عقلمند محکیموں کی باتوں کودین کی باتوں میں سند کے طور پر پیش کرنے لگے اور مسلمانوں کو جن باتوں کو مانتاچاہیے اور جن قاعدوں پر چلناچاہیے، جب ان میں شک ڈالنے والی باتیں ظاہر ہوئیں تواس زمانے میں مذہب کی بتائی ہوئی باتوں کو عقل سے ثابت کرنا اور مذہب اور عقل کو ملاکر دکھانادین کی بہت بڑی خدمت قرار پا یا اور مسلمانوں کی مختلف جماعتوں کو جمع کرنا چھی کو حشش سمجھی گئی اور اسے بھی او نچے در ہے کی عبادت سمجھا جانے لگا، بلکہ اللہ کے حکموں کی پیروی قرار دیا گیا۔

كياكتابيل لكصناب فائدهب؟

بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس علم پر کتا ہیں لکھنے کا کوئی فائدہ نہیں۔اس کا جو اب یہ ہے کہ اس علم پر کتابیں لکھنے کے بہت فائدے ہیں۔

کہ معلوم ہو کہ جو مصلحتیں شرع کے قانون میں سمجھی جاتی ہیں وہ علتیں ان کے مطابق ہیں یا

يبلا فائده: قرآن كي حكمت كااظهار

اس سے آنحضرت مَنَّ اللَّیْمِ کے بہت بڑے معجزے کی تشریح ہوتی ہے، کیونکہ آنحضرت مَنَّ اللَّیْمِ قَرِ آن حکیم لائے اوراس کے ذریعے سے اپنے زمانے کے لوگوں کو عاجز کر دیا اور ان میں سے کوئی بھی شخص قرآن کی ایک سورت جیسی سورت نہ بناسکا۔ جب یہ پہلا زمانہ گزرگیا اور لوگوں کو یہ سجھنامشکل ہوگیا کہ قرآن حکیم کی عبادت میں وہ کیا لفظی کمال ہے جس کی وجہ سے اسے معجزہ (عاجز کرنے ولا) کہا گیا ہے، تو امت کے عالموں کی ایک جماعت کھڑی ہوئی جس نے عربی زبان کے متعلق ایسے فن بناویئے کہ ان کے پڑھنے کے بعد انسان اس قابل ہو جاتا ہے کہ وہ قرآن حکیم کی بلاغت یعنی اس کی لفظی خوبیاں انتہائک سمجھ سکے۔

ای طرح آنحضرت منگالی خالشد کی طرف سے (قرآن تھیم) میں ایک ایسا قانون بھی لے کر آئے ہیں جو تمام شریعتوں (قانونوں) سے زیادہ کا مل ہے، جس میں اتنی مصلحوں کا خیال رکھا گیا ہے کہ تمام انسان مل کر بھی کوئی ایسا قانون نہیں بناسکتے جس میں اتنی مصلحتیں رکھی جاسکیں۔ آنحضرت منگالی فی ایسا قانون نہیں بناسکتے جس میں اتنی مصلحتیں رکھی جاسکیں۔ آنحضرت منگالی فی خران نے کو گ یہ مجزہ بھی بیان کر گئے ہیں۔ اس زمانے میں اس مجزے کی تشریح کے جو طریقے ہوسکتے تھے انہوں نے ان سے کام لیا اور وہ اس قانون کے سب سے بلند اور سب سے اچھا ہونے کے قائل ہو گئے۔ یہ اس زمانے کے خطبوں اور محاوروں سے جو ہم تک بنچے ہیں صاف ظاہر ہوتا ہے۔

<sup>\*</sup> صدیث کے ان الفاظ کا بیان جو محاور ہے اور بول چال ہے گر گئے اور ان کے بولنے اور جاننے والے تھوڑ ہے رہ گئے۔

ہوہ علم جس میں ان او گوں کے حالات کی جانچ پڑتال کی جاتی ہے جن سے مدیث کی روایتیں لی جاتی ہیں۔

<sup>®</sup>وہ علم جس میں احادیث کی جانج پڑتال کی جاتی ہے۔جن سے حدیث کی روایتیں لی جاتی ہیں۔

<sup>®</sup>وہ علم جس میں ان احادیث پر بحث کی جاتی ہے جن میں ظاہر میں کو کی اختلاف پایاجائے۔

ا وه علم جس میں مدیث سے قانون نکالنے پر بحث موتی ہے۔



اب ان کازمانہ گزر گیاہے۔ اب امت میں ایسے عالم بھی ہونے چاہئیں جو قرآن کو ایک قانون کی حیثیت سے سب سے زیادہ کامل اور سب سے اچھا ثابت کر دکھائیں اور ثابت کر دیں کہ ہمارے رسول جیسے امی بزرگ کا اس طرح کا شرعی قانون لانا ایک بہت بڑا مججزہ ہے۔

#### دوسر افائده: اطمينان كاحاصل مونا

ایک مسلمان کو محض ایمان لانے سے جس قدر اطمینان حاصل ہوتا ہے، اس علم کے پڑھنے سے اس سے زیادہ اطمینان حاصل ہوتا ہے۔ جیسے سیدناابر اہیم علیہ السلام کامشہور مقولہ قرآن حکیم میں آیا ہے کہ: ہل وَلکِن لَیْطُنَہُ وَ قَلْبِیْ۔ (البقرة ۲۲۰) (میر اایمان تو ہے لیکن اینے ایمان میں اطمینان پیداکرنے کے لیے دیکھناچا ہتا ہوں۔)

اس اطمینان کی اس لیے ضرورت ہے کہ اگر کسی بات کی کئی دلیلیں مل جائیں اور وہ ایک دوسرے کی مدد کریں یعنی ایک دلیل سے جوبات ثابت ہوتی ہووہی دوسرے کی مدد کریں یعنی ایک دلیل سے جوبات ثابت ہوتی ہووہی دوسرے دل کے شکوک دور ہوجاتے ہیں اور پور ااطمینان حاصل ہوجا تا ہے۔

#### تيسر افائده: عقل حاصل ہونا

اللہ تعالیٰ کی عبادت یوں کرنا کہ گویاوہ نظر آرہاہے یا کم سے کم بید کہ وہ دیکھ رہاہے،
احسان کہلا تاہے۔جب انسان اللہ تعالیٰ کے حکموں کواس طرح ماننے لگے کہ گویااللہ تعالیٰ براہ
راست حکم دے رہاہے توانسان ضرور اس کی پیروی کر تاہے، لیکن اگر اس کے ساتھ ہی ان
حکموں کی حکمت اور مصلحت کاعلم بھی حاصل ہوجائے تو گویاان حکموں کی روح معلوم ہوجاتی
حکموں کی حکمت اور مصلحت کی جائے تو تھوڑی عبادت بھی زیادہ نفع دیتی ہے اور انسان
اندھوں کی طرح کام نہیں کرتا۔ یہی وجہ ہے کہ امام غزالیؒنے احسان اور تصوف کی کتابوں میں
عباد توں کی حکمتیں بھی بتائی ہیں۔

#### چوتھافائدہ: اختلافات دور کرنا

اسلامی شریعت کے سمجھنے والے لو گوں میں جنہیں فقہاء کہتے ہیں بعض مسکوں میں اختلاف پیدا ہو گیا کہ ایک عالم کسی حکم کی ایک وجہ بیان کر تاہے اور دوسر ادوسری وجہ بتا تا ہے۔ جب تک شرعی حکموں اور قانونوں کی علتوں پر بحث نہ کی جائے یعنی نہ بتادیا جائے کہ شر

- 52 الرورش عَجَةِ اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِغَة اللهُ اللهُ

یعت نے فلاں فلاں تھم کیوں دیاہے،اس وقت تک یہ معلوم کرنانا ممکن ہے کہ جن دوعالموں میں اختلاف ہے ان میں سے کس کا کہنا صحیح ہے اور کس کا غلط ہے۔

یانچوال فائدہ: شک پیدا کرنے والوں کی تر دید

نے نے شک پیدا کرنے والے لوگوں نے اسلام کے مسلوں کے متعلق یہ غلط خیال پھیلانے کی کوشش کی ہے کہ یہ عقل کے خلاف ہواسے یا تو ماننا ہی نہیں چاہیے یااس کے پچھ ایسے معنے لینے چاہئیں جواسے عقل کے قریب کر دیں۔ جیسے وہ قبر کے عذاب کے متعلق کہتے ہیں کہ اس قسم کا عذاب ہمیں قبر میں نظر نہیں آتا اور عقل اسے مان نہیں سکتی کہ قبر میں انسان مر کر زندہ ہو اور پھر عذاب پائے۔ اسی طرح وہ انسانیت کے خاتمے کے بعد جب انسان دوبارہ زندہ کر کے جمع کئے جائیں گے اور ان سے کا موں کا حساب لیا جائے گا اور انہیں ایک راتے پر سے گر زنا پڑے گا جہ پل صراط کہتے ہیں اور ان کے عملوں کو جائے گا وہ ان سب باتوں میں شک ڈالتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ سب فرضی باتیں ہیں، عقل انہیں نہیں مانی ۔ پھر وہ ان کو ایسے لفظوں میں بیان کرتے ہیں جنہیں وہ عقل کے قریب کہتے ہیں لیکن وہ اسلام کے اصول کے خلاف ہیں۔

شک پیداکرنے والوں کا ایک گروہ لینی اساعیلیہ اسنے تو شکوک کو انتقا کو پہنچادیا۔ مثلاً وہ کہتے ہیں کہ اس کی کیا وجہ ہے کہ رمضان کے مہینے کا آخری دن ہو توروزہ فرض ہے اس سے اگلے ماہ یعنی شوال کا پہلا دن ہو توروزہ حرام ہے؟ وہ اس فتم کے اور بھی بہت سے شکوک پیداکرتے ہیں۔

شک پیدا کرنے والی ایک جماعت نے ان مسکوں کا نداق اڑا ناشر وع کر دیا جن میں کسی کام کے کرنے پر تواب یاعذاب بتایا گیاہے۔ وہ کہتے ہیں کہ یہ صرف ند ہب والوں کے ڈھکونسلے ہیں اور لوگوں کو کسی کام کے کرنے کاشوق دلانے کے لیے یاڈرانے کے لیے ہیں، یہاں تک کہ ایک بد بخت نے توایک روایت گھڑ ڈالی کہ آنحضرت مَثَّ النَّیْرُ فَرَمْ تے ہیں کہ بینگن کے کھانے ایک بد بخت نے توایک روایت گھڑ ڈالی کہ آنحضرت مَثَّ النَّرُ فَا فَرَمُ اللّٰ ہِیں کہ بینگن کے کھانے

• شیعوں کا ایک فرقه



سے ہر وہ فائدہ حاصل ہوتا ہے جس ارادے سے اسے کھایا جائے۔ (اس طرح وہ بد بخت اس اصل حدیث کا فداق اڑاتا ہے جس میں زمزم کے پانی کے متعلق آنحضرت مکافیا ہے فرمایا ہے کہ بید پانی بہت فائدہ دینے والا ہے) گویا بینگان جو طبی لحاظ سے نقصان دینے والی چیز ہے مسلمانوں کے نزدیک فائدہ دینے والی چیز وں سے مختلف نہیں ہے۔ اس قسم کے فساد کو دور کرنانا ممکن ہے جب تک کھول کھول کر نہ بتایا جائے کہ شریعت کے حکموں میں کیا خو بیاں اور مصلحتیں چھی ہوئی ہیں اور یہ نہ بتایا جائے کہ ان حکموں کے معلوم کرنے کے کیا قاعدے ہیں۔ جیسے اس سے پہلے یہود یوں، عیمائیوں اور دہر یوں کے ساتھ بحثیں کرنے کے دوران ایسے قاعدے بنانے کی ضرورت پیداہو چکی تھی۔ (یہودیوں اور عیسائیوں کے ساتھ مناظرہ کرنے ماتھ مناظرہ کرنے ساتھ مناظرہ کرنے ساتھ مناظرہ کرنے ہیں اور اس کے شرحوں پر پوراغور کرنا پڑا۔ اور دہر یوں کے ساتھ مناظرہ کرنے ہیں پہلے مسلمانوں کو بائیل اور اس کے شرحوں پر پوراغور کرنا پڑا۔ اور دہر یوں کے ساتھ مناظرہ کرنے ہیں ہیں اختلافات پر پوری نظر ڈالنی پڑی۔ یہ چیزیں پہلے مناظرہ کرنے سے پہلے ان کے آپس میں اختلافات پر پوری نظر ڈالنی پڑی۔ یہ چیزیں پہلے ماضل کرنا پڑا اور ان پر کتا ہیں لکھنی پڑیں۔ اس طرح اس ذمانے میں شرعی قوانین کی حکمتوں عاصل کرنا پڑا اور ان پر کتا ہیں لکھنے کی ضرورت سے انکار نہیں کیا جاسکتا)۔

# چیشافائدہ:علم حدیث کی خدمت

اسلامی شریعت کے ماہر قانون دانوں یعنی فقہاء کی ایک جماعت کی رائے ہے کہ جس حدیث کی تائید عام عقل کے قیاس سے نہ ہوتی ہواسے نہیں ماناچا ہیے، اگر اس قاعدے کومان لیا جائے تو بہت سی حدیثیں جھوڑنی پڑتی ہیں۔ جیسے مصرات <sup>®</sup> کی حدیث اور قلتین <sup>®</sup> کی

#### • يعنى ابن الراوندي

© مصراۃ کے معنے ہیں اونٹ یا بحری کے تھنوں میں دودھ جمع رکھنا تاکہ بیچے وقت گابک کو دھوکا دیا جاسکے۔اس بارے میں آپکے صدرت میں ایک صدرت میں ایک صدرت کی بھری کے تھنوں میں دودھ جمع رکھنا تاکہ بیچے وقت گابک کو دھوکا دیا جاسکے۔اس بارے میں ایک صدرت کے سکتا ہے۔ اس کے بعد اگر اے واپس کرنی ہو تو پچھ کھانا وغیر ہ دے کرواپس کر دے۔

© قادبرنا املکا جس میں پانسور طل یعنی سواچھ من کے قریب پائی آئے۔اس بارے میں ایک روایت آئی ہے کہ اگر پائی دو قد معنی بائدہ میں ہوتا کہ اس سے قلہ یعنی بارہ من سے زیادہ ہوتواس میں پچھ معمولی گندگی پڑجائے جو نظر نہ آئے توہ وپائی نجس بیا گندہ نہیں ہوتا کہ اس سے وضو و غیرہ کرنا منع ہو۔

email:hikmateguran@gmail.com



حدیث۔ان روایتوں کو صحیح مانے والی جماعتوں کے لیے ضروری ہے کہ وہ ثابت کرد کھائیں کہ یہ حدیثیں شرعی مصلحتوں کے مطابق ہیں یعنی عقلی قیاس کے مخالف نہیں ہیں۔

غرض علم اسرار دین پر ایک علم کی حیثیت سے کتابیں لکھ کر اس کے اصول مقرر کرنے اور ان کی شاخیں تکا لیے کے اور بھی بہت سے فائدے ہیں جنہیں ہم یہال ختم کر ڈالنا نہیں چاہتے ۔

# علم كلام ميں شاہ صاحب كامسلك

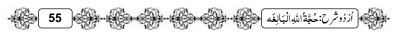
## متكلمين سے اختلاف

آپ دیکھیں گے کہ جب میں اپنامطلب بیان کرنے پر زور شورسے بحث اور قاعدے مقرر کرنے پر بڑوں شورسے بحث اور قاعدے مقرر کرنے پر بڑے فورسے کلام کر رہاہوں گا،اس وقت بھی بیش آئے گی کہ میں بعض ایسے اصول مقرر کروں گا جنہیں علم کلام کے اکثر عالم اور مناظرہ کرنے والے نہیں مانتے۔ مثلاً

ا) مرنے کے بعد کی زندگی یعنی آخرت کی فضاؤں میں اللہ تعالیٰ کاصورت اور شکل کے ساتھ تجلی کرنا۔

web: www.hikmateguran.org

<sup>&</sup>lt;sup>©</sup> آمخضرت مَثَالِیْمُ نِمَ ایک ایبا بین الا توای قانون پیش کہا ہے کہ اس کی نظیر دنیا میں نہیں ملتی۔ مسلمان کار ندوں کی بے اعتدالیاں اور ہے قاعد گیاں اس قانون کو کرور نہیں بناسکتیں اور نہ مسلمانوں کی تاریخی غلطیوں سے یہ قانون متاثر ہو سکتا ہے۔ لیکن یہ ظاہر ہے کہ قرآن حکیم حیسی حکمت کی کتاب پر جب تک پوری طرح دماغ صرف نہ کیا جائے اس کی پوری عظمت ظاہر نہیں ہو سکتا ہے۔ لیکن یہ بات صرف عولی عظمت ظاہر نہیں ہو سکتا ہے۔ اس میں شک نہیں کہ قرآن عرب قرآن کی اس خوبی کو سمجھ نہیں سکتے۔ ان سے قرآن کی برائی موانے کے عربی علی اس خوبی کو سمجھ نہیں سکتے۔ ان سے قرآن کی برائی موانے کے لئے اسکے مصنے سمجھانے پڑیں گے اور اسکے اندر جو حکمت ہے وہ ظاہر کرنی پڑے گی۔ چۃ اللہ البالغہ (اور اسکے ساتھ بروربازغہ اور خیر کشیر) پڑھنے کے بعد ہم قرآن کی حکمت اچھی طرح سمجھاسکتے ہیں۔ لمام ولی اللہ داہوی ہے پہلے کی بروربازغہ اور خیر کشیر) پڑھنے کے بعد ہم قرآن کی حکمت اچھی طرح سمجھاسکتے ہیں۔ لمام ولی اللہ داہوی ہے بہلے کی فاضل نے اس فن پر کہلی کتاب کھنے کی طرف قوجہ نہیں گی۔ چۃ اللہ البالغہ اسلامی ادبیات میں اس حیثیت سے بے نظر چیز ہے کہ یہ اس فی پر کا کہ یہ اس کے بعد ہمی اس خیاب کے کہ یہ اس فی پیل کتاب کسی نہیں گئی۔ کہ یہ اس فی کو کہ کتاب کسی نہیں گئی۔



۲) کا ئنات میں ایک ایساعالم (جہان) مانناجو جسمانی عضروں سے بناہو انہیں ہے۔اس میں معانی <sup>©</sup> اور عمل <sup>©</sup> مناسب شکلیں اختیار کر لیتے ہیں اور جو جو واقعات اس مادی اور جسمانی دنیا میں پیش آنے والے ہوتے ہیں، وہ پہلے اس غیر مادی عالم میں پیداہو چکتے ہیں۔

۳) انسان کے کرموں کا نتیجہ اور جو ہر وہ چیز ہے جو انسان کے نفس کے اندر ایک خاص انسان کے کیے جزا قسم کی کیفیت کی شکل میں جع ہو جاتی ہے۔ یہی نفسانی کیفیتیں آگے چل کر انسان کے لیے جزا (اچھے بدلے) اور سزا (برے بدلے) کا سبب بنتی ہیں۔ یہ بدلہ چاہے اس زندگی میں مل جائے چاہے مرنے کے بعد کی زندگی میں۔

۳)\_قدر ملزم کامسئله <sup>©</sup>

اسی طرح کے چند اور مسئلے بھی ہیں جنہیں ہم مانتے ہیں۔

اس مسلک کی تاکید قرآن اور سنت سے

میں نے ان باتوں کو مانے کی اس وقت تک جر اُت نہیں کی جب تک میں نے یہ نہ دیکھ لیا کہ قر آن کی آیتیں اور حضرت نبی اکر م مَنَّالَیْمُ کی حدیثیں، آپ کے صحابہ کے قول اور ان کے شاگر دول کے خیالات ان مسکول کی پوری پوری تائید میں ہیں۔ میں نے یہ بھی دیکھ لیا ہے کہ اہل سنت کے خالص عالم بھی جنہیں اللہ تعالی نے اپنے پاس سے خاص علم دیا ہے، ان مسکوں کو مانے ہیں، بلکہ وہ اپنے قاعدول کی بنیاد انہی مسکوں پررکھے ہیں اور سنت ایک خاص جماعت کے نظریات کانام نہیں، بلکہ اہل سنت کے مسلک سے وہ مسئلے مر او ہیں جو ان ضب لوگوں میں یائے جاتے ہیں جو اہل قبلہ ہیں یعنی ایک قبلے کی طرف منہ کرکے نماز سب لوگوں میں یائے جاتے ہیں جو اہل قبلہ ہیں یعنی ایک قبلے کی طرف منہ کرکے نماز

©اس غیر مادی د نیامیل جس طرح معانی خاص خاص شکلیں اور صور تیں اختیار کر لیتے ہیں ای طرح ہم جو کام کرتے ہیں وہ مجی وہاں حاکر خاص خاص شکلیں اختیار کر لیتے ہیں۔

® تمام عالم مادی ہویاغیر مادی، ایک خاص نظام میں بندھاہو اہے اور ایک خاص تدبیر اس کے اندر کام کررہی ہے۔اس کا کوئی ذرہ اس نظام کے قانونوں سے باہر نہیں ہے، اس مسئلے کانام شاہ صاحب ؟ کی اصطلاح میں قدر ملزم ہے۔

پڑھتے ہیں، لیکن ان میں مسلوں کی تر جمانی کرنے میں اختلاف پیدا ہو گیا ہے اور اس اختلاف کی وجہ سے وہ مختلف جماعتیں اور پارٹیاں بن گئی ہیں، حالا نکہ وہ دین کے ضروری مسلوں میں ایک ہی رائے رکھتے ہیں۔

#### اختلافى مسئلے

وہ اختلافی مسکلے دوقشم کے ہیں۔

(۱)۔ ایسے مسئلے جو قرآن کیم میں صاف صاف طور پر بیان ہو چکے ہیں، سیح احادیث سے بھی ان کی تائید ہوتی ہے اور صحابہ اور ان کے شاگر دیعنی تابعین بھی ان کے موافق چلے آئے ہیں۔

جبدوس ی صدی ہجری میں اختلاف پیداہو گیااور ہر صاحب رائے نے اپنے ہم خیالوں
کو جمع کر کے ایک جماعت بنالی توان میں ایک جماعت ایسی بھی قائم ہوگئ جس نے اپناعقیدہ یہ
بنالیا کہ ہم قرآن حکیم اور رسول اللہ کی سنت کے صرف ظاہری معنے مانتے ہیں۔ انہوں نے
سلف یعنی اپنے سے پہلے بزر گوں ہے، جن سے مراد صحابہ اور تابعین ہیں، جوعقید سے بیان
ہوتے چلے آئے ہیں فقط انہیں مضبوطی سے تھام لیا۔ وہ اس بات کی پر وانہیں کرتے کہ یہ اصول
عقلی طور پر ثابت ہوتے ہیں یانہیں۔ اس جماعت کے عالم اگر کبھی عقلی باتوں (معقولات) پر
بحث بھی کرتے ہیں توفقط اس لیے کہ اپنے مخالف کے اعتراض کا جو اب دیں یااعتراض سے جو
شک پیداہوجا تا ہے اسے دور کر کے اطمینان پیدا کرلیں۔ ان کا مسلک بیہ ہے کہ ان عقلی بحثوں
سے کوئی عقیدہ ثابت نہیں کیا جاتا۔ یہ جماعت اہل سنت کہلاتی ہے۔

ان کے مقابلے میں ایک اور جماعت ہے کہ انہیں جہاں گمان گزرا کہ قر آن اور حدیث کے لفظ عقلی اصول سے نکر اتے ہیں وہ اس معقول بات کو تواپے لیے اصل بنا لیتے ہیں اور قر آن اور حدیث کے لفظوں کے معنی چھیر دیتے ہیں یعنی ان کے لیے ایسے معنے کر لیتے ہیں جو ان کے خیال میں عقل کے مطابق ہیں۔ یہ لوگ جب کلام کرتے ہیں تو کسی بات کی تحقیق کے لیے یا اسے واضح طور پر بیان کرنے کے لیے کرتے ہیں۔

web: www.hikmateguran.org

email:hikmateguran@gmail.com



ان میں جن مسکوں کے متعلق اختلاف پا یا جاتا ہے وہ اس قسم کے ہیں: قبر میں سوال جو اب، عملوں کا تولا جانا، پل صراط سے گزرنا، اللہ تعالیٰ کو دیکھنا اور اولیاء کی کر امتیں۔ یہ سب چیزیں اللہ تعالیٰ کی کتاب قرآن حکیم اور رسول اللہ کی سنت میں پائی جاتی ہیں اور کتاب وسنت کے ظاہر کی الفاظ ان کی تائید میں ملتے ہیں۔ سلف (یعنی صحابہ اور تابعین) کا مسلک ظاہر کے مطابق تھا، لیکن ہمارے یہ معقول پہند علماء کہتے ہیں کہ عقل ان چیزوں کو مان نہیں سکتی، اس لیے بعض توان ظاہر کی لفظوں کی تاویل کر لیتے ہیں یعنی ان کے معنے ایسے کر لیتے ہیں جو ان کے نزدیک عقل مان سکتی ہے یاان کا انکار کر دیتے ہیں۔ بعضے کہتے ہیں کہ ہم ان چیزوں پر ایمان رکھتے ہیں، اگر چہ ہم ان کی حقیقت نہیں سمجھ سکتے اور ہماری عقل ان کے تائید نہیں کرتی۔

#### شاه صاحب عثالله كالمسلك

ہم کہتے ہیں کہ ہم یہ سب چیزیں اہل سنت کے موافق مانتے ہیں۔ لیکن خد اتعالیٰ نے ہمیں سمجھ دی ہے اور ہم انہیں اچھی طرح سمجھ کرمانتے ہیں اور ہماری عقل ان کے صحیح ہونے کی شہادت دیتی ہے۔ (گویاہم عام اہل سنت سے اس بارے میں ممتاز ہیں کہ وہ جن باتوں کی تاویل کرتے ہیں، جن کے بارے میں وہ خاموشی اختیار کرتے ہیں، ہم ان سب کو عقل کے ذریعے سمجھ کرمانتے ہیں)۔

(۲)۔ دوسرے مسائل جن میں اہل قبلہ کا اختلاف ہے، دہ نہ تو قر آن حکیم میں آئے ہیں نہ حدیث میں۔ انہیں کوئی بحث کی ہے نہ اس حدیث میں۔ انہیں کوئی شہرت حاصل نہیں ہوئی۔ نہ صحابہ نے ان میں کوئی بحث کی توان میں سے کسی لیے زمانے میں کسی نے انہیں کھولا ہے، ان کے بعد عالموں نے ان پر بحث کی توان میں سے کسی نے کچھ فیصلہ کیا اور کسی نے کچھ۔ اس طرح ان میں اختلاف پید اہو گیا۔ (ان مسلوں میں ہمارے لیے ضروری نہیں ہے کہ جو فریق اپنے آپ کو اہل سنت کہتا ہے ہمیشہ اس کی پیروی کریں)

- 58 58 58 عاموں کے اختلافوں کے سبب

(الف)اہل علم نے نقلی دلائل <sup>®</sup> سے بعض مسئلے نکالے ہیں۔ جیسے یہ مسئلہ کہ نبی فرشتوں سے بہتر ہو تاہے یا حضرت عائشہ حضرت فاطمہ ڈگا ﷺ سے زیادہ اونچے درجے کی ہیں۔

(ب) اہل سنت جن مسئلوں کو سنت کے موافق سیجھے ہیں، انہیں اصول پر مو قوف مانے ہیں۔ مثلاً بعض عام استعال کے مسئلے اور پچھ جو ہر اور عرض ( یعنی ادی اور غیر مادی چیزوں ) کی بحثیں۔ کیو نکہ ان کے نزدیک عالم کا حادث جو ہو ناہیو لی جی باطل ثابت کرنے اور جزء لا پیجزی جو ناہیو لی جائے ہائے کا حادث کے باطل ثابت کرنا کہ اللہ تعالی نے اس عالم کو بناکسی واسطے اور ذریعے کے پیدا کیا ہے اس مسئلے کے باطل کرنے پر مو قوف ہے کہ ایک سے صرف ایک ہی چیز پید ایا صادر ہو سکتی ہے۔ اس طرح مجزے تھی ثابت کے جاسکتے ہیں کہ صرف ایک ہی چیز پید ایا صادر ہو سکتی ہے۔ اس طرح مجزے تھی ثابت کے جاسکتے ہیں کہ پہلے یہ ثابت کر لیاجائے کہ علت اور معلول یا سبب یا مسبب ضرور ہو گا جہاں علت ہو گی وہاں اس کا معلول ضرور ہو گا ( چیسے جہاں آگ ہو گی وہاں گرمی ضروری ہو گی ، اس میں آگ سبب یاعلت ہے اور گرمی مسبب یا معلوم ہے ) ایسے ہی مرنے کے بعد کی زندگی میں جسموں کے ساتھ اٹھنا سی بات پر مو قوف ہے کہ بیہ ثابت کر دیا جائے کہ جو چیز معدوم یا فناہو جائے وہ پھر سے لوٹ سکتی ہے۔

اس فتم کے اختلافی مسلے ہیں جن سے ان کی کتابیں بھری پڑی ہیں (ان میں بھی شاہ صاحب ؓ کے لیے ضروری نہیں ہے کہ جن مسلوں کے ثابت کرنے پروہ اپنے عقیدوں کی بنیاد رکھتے ہیں ان مسلوں کو اسی طرح مان لیں جس طرح یہ مانتے ہیں)

این دلیلیں جن میں کی چیز کے صحیح ہونے کے متعلق یہ نہیں کہاجاتا کہ یہ فلال علم کی روسے صحیح ہے ، بلکہ یہ دلیل دی جاتی ہے کہ فلال فہ بی کتب میں کھلے۔ مثلاً قرآن میں یوں آیا ہے یاصدے یوں کہتی ہے یا کیا گائے۔ (مرتب)
 حادث ہونے کے معنے یہ بیں کہ کوئی چیز ایک وقت نہیں تھی چرہوگی، ظاہر ہے کہ ایک چیز ضرور اس بات کی محتاق ہے کہ کوئی اے وجود میں لائے۔ ایک چیز کو دادے کہتے ہیں۔

<sup>€</sup> ہرشے کی اصل

<sup>9</sup> ادے کا آخری ذرہ جو آ مے تقیم نہیں ہوسکتاہے۔اے آج کل سالمہ (Atom) کتے ہیں۔



(ج) قرآن یا حدیث میں ایک چیز صاف لفظوں میں نہیں آئی۔اس کی شرح کرنے میں اہل سنت اوران کے مقابل فریق میں اختلاف ہو گیا، گواصل مسکوں کو دونوں مانتے ہیں۔

#### جیسے:

(۱) سب مانتے ہیں کہ اللہ سنتا بھی ہے اور دیکھتا بھی ہے۔ غیر اہل سنت کہتے ہیں کہ دونوں صفتیں اللہ تعالیٰ کے علم کا حصہ ہیں اور اہل سنت کہتے ہیں کہ نہیں یہ مستقل صفتیں ہیں۔

(۲) دونوں فریق مانتے ہیں کہ اللہ تعالی زندہ، جاننے والا، ارادہ کرنے والا اور قدرت رکھنے والا ہے اور بولٹا ہے۔ پھر ایک فریق کہتاہے کہ ان سے وہ کام اور نتیجے مر اد ہیں جو ان سے اللہ تعالیٰ کو حاصل ہوتے ہیں اور ان صفتوں میں اور اللہ تعالیٰ کی رحمت، غضب اور سخاوت میں کوئی فرق نہیں ہے۔ دو سر اگر وہ (اہل سنت) کہتاہے کہ یہ اللہ کی صفتیں ہیں، ان کا علیحدہ علیحدہ وجو دہے اور یہ اللہ کی ذات کے ساتھ قائم ہیں۔

(۳) ای طرح دونوں گروہ متفق ہیں کہ اللہ تعالیٰ عرش پرہے، اس کا منہ ہے، وہ ہنتا بھی ہے۔ اس کے بعد ایک فریق کہتا ہے کہ ان سے ایسے معنے مر ادلینے چاہئیں جو اللہ تعالیٰ کی ذات کے مناسب ہوں۔ مثلاً عرش پر ہونے سے مر اداس کا غلبہ ہے" وجہ" سے مر اد اس کا غلبہ ہے" وجہ" سے مر اد اس کا غلبہ کے دکھ دینا چاہتی ہے۔ ذات ہے۔ دوسری جماعت (اہل سنت) اس مشکل کو تہہ کر کے رکھ دینا چاہتی ہے۔ چنانچہ وہ کہتی ہے کہ ہم نہیں جانتے کہ ان لفظوں سے کیام راد ہے۔

#### امام صاحب كامسلك

ان مسکوں میں کون صحیح ہے؟ میں اس کے متعلق یہ نہیں کہنا چا ہتا کہ فلاں سنت پر ہے اور فلاں سنت پر نہیں ہے۔ اس لیے کہ اگر رسول اللہ متالیقی کی اصل سنت کا خیال کیا جائے تو وہ یہ ہے کہ ان باتوں پر سرے سے بحث ہی نہ کی جائے۔ جیسے صحابہ اور تابعین نے ان پر بحث ہی نہیں کی۔ لیکن جب بحث کی ضرورت پڑی ، تو بحث کرنی پڑی۔ اب ہماری رائے یہ ہے کہ اہل سنت نے جو با تیں کتاب اور سنت میں سے نکالی اور سمجھی ہیں وہ سب کی سب صحیح یا دو سرے فریق کی باتوں سے بہتر نہیں ہیں۔ ایسے ہی ان لوگوں نے جس بات کو سب کی

#### المنافقة الله التاليقه عليه الله التاليقه الله التاليقه الله التاليقه الله التاليقة التا

دوسری بات پر مو قوف سمجھاہے ضروری نہیں کہ دہ اس طرح مو قوف ہو۔ اس طرح جس چیز کو ان لو گوں نے غلط قرار دیاہے ہمارے نزدیک اس کو غلط کہنا ضروری نہیں ہے۔ یا جس چیز کو انہوں نے مشکل شہم کر اس پر بحث نہیں کی، ہمارے نزدیک دہ اصل میں مشکل نہیں ہے۔ ایسے ہی قر آن عکیم کی آیتوں اور رسول اللہ مُثَاثِیْم کی احادیث کی ان اہل سنت نے جو تشریح کی ہے ہمارے نزدیک ضروری نہیں ہے کہ وہ دو سرول کی تفییر اور تشریح سے بہتر ہو۔ خلاصہ بیہ ہے کہ انسان کا سن ۹ جو نا پہلی قتم کے مسکول کے ماننے پر مو قوف ہے۔ دو سری قتم کے مسکول کو ماننا ضروری نہیں ہے۔ چنا نچہ سن عالم جیسے اشاعرہ اور ماترید یو دو سری قتم کے مسکول کو ماننا ضروری نہیں ہے۔ چنا نچہ سن عالم جیسے اشاعرہ اور ماترید یو گورو سری قتم کے مہتو نہیں ہیں پیش کرتے ہیں اور ہر نمان نے کے بڑے بیل لوگول نے وہ بات نہیں جو سنت کے خلاف نہیں ہیں پیش کرتے دہے بیں، حالا نکہ ان سے پہلے لوگول نے وہ بات نہیں بھی۔

# فقه میں امام صاحب کامسلک

# تحقيقي مسلك

جن مسکوں پر ہم بحث کریں گے ان میں اوپر بیان کیے ہوئے عالموں نے آپس میں بہت اختلاف کیا ہے۔ ہم ان اختلافات کے چھوٹے چھوٹے ننگ راستوں پر نہیں چلیں گے، بلکہ شختیت کی شاہر اہ اختیار کریں گے جس پر اسلام کے مرکزی لوگ چلتے رہے ہیں اور جڑوں کو چھوڑ کر شاخوں میں ہاتھ نہیں الجھائیں گے۔

بات بہ ہے کہ ہرایک علم کی حدیں ہوتی ہیں اور ہر موقع کا ایک تقاضا ہوتا ہے۔ یہ مناسب نہیں ہوتا کہ ایک علم پر بحث کرتے کرتے دوسرے کی باتیں لے بیٹھیں۔ ایسے ہی جو شخص

ولوگ نی اکرم مَگافیز کم کی سنت کولین زندگی کاطریقه بناتے ہیں وہ سن کہلاتے ہیں۔

<sup>9</sup> ابوالحن اشعرى (وفات ٢٣٨هه) كے پيرواشاعره كبلاتے ہيں۔

<sup>®</sup>ابوالمنصورماتريدي (وفات سهسه) كے پيروماتريدي كہلاتے ہيں۔ماتريدايك تصبح كانام ہے۔

اسراردین کے علم پر بحث کرے اس کے لیے مناسب نہیں کہ وہ ان اختلافات میں سے کسی پر غور کرنے لگ جائے۔ علم اسراردین پر بحث کرنے کا مقصد ہے ہے کہ بی بتایاجائے کہ آنحضرت منا اللہ کے جو احکام دیئے ہیں ان میں کیا کیا حکمتیں اور مصلحتیں چھی ہوئی ہیں۔ اب وہ حکم ہمیشہ کے لیے تھے یا پچھ عرصہ کے لیے۔ (اور بعد میں واپس لے لیے گئے یعنی منسوخ کر دیئے گئے اس کے خود کی دونوں پر ابر ہیں۔ البتہ یہ ضروری ہے کہ ایک علم پر بحث کرنے والا آدمی اس علم کے لحاظ سے سب سے صحیح بات کو لے کر اس پر بحث کرے گا۔ علم اسرار دین پر بحث کرنے والے کو چو نکہ حدیث سے سیدھا تعلق ہے اس لیے کہ وہ احادیث میں سے جو سب سے فریب وہ دوسری میں بتائے گا۔ حدیث کے فن کے لحاظ سے حق کے فریب وہ حدیث علی ہیں جو دوسری صدی ہجری میں علیحدہ کرکے جمع کرلی گئیں۔ اس زمانے تک قریب وہ حدیث ہو چکی تھیں اور ساتھ ہی قانون دانوں (فقہاء) کے فتو سے میں مرکزی شہروں کی حدیث ہے۔ ان سب روایتوں کی چھان بین کرکے ان روایتوں کو جن کے بیان رفالے ایک ایک دودوسے زیادہ نہیں سے انہیں علیحدہ کردیا گیا۔

اس کے ساتھ ہی اگر کسی جگہ کسی فقید (قانون دان) کی دائے پر بحث ہوگی تو وہ فقط ضمنی طور پر ہوگی اور اگر ہم کسی جگہ کسی عالم کے فیصلے کو دو سرے عالم کے فیصلے سے بہتر کہہ دیں توبیہ عالم وں کے درجے سے گری ہوئی بات نہیں ہوگی اور نہ اس کا بیہ مطلب ہے کہ جس عالم کی دائے کو ہم نے دو سرے درج کا سمجھا وہ خد انخواستہ براہے۔اِن اُریٹ کُرالا الْاِضْلاَحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَ مَا تَوْفِيْ قِيْ آلَا بِاللّٰهِ عَلَيْهِ تَوَکِّلُتُ وَ اِلْدُهِ اُرِیْبُ (میں توجہاں تک ہوسکے اصلاح کرنی چاہتا ہوں اور اس سلسلے میں اللہ بی سے توفیق ما نگتا ہوں میں نے اسی پر بھروسہ کیا ہواہے اور ہر مشکل میں اسی کی طرف لوشا ہوں)

میں کسی الی بات کو ہر گزیند نہیں کر تاہوں کہ جو اللہ کی کتاب اور صحیح سنت کے خلاف ہو یا ان زمانوں کے عالموں کے متفقہ خیالات کے خلاف ہو یا ان زمانوں کے عالموں کے متفقہ خیالات کے خلاف ہو جن کے اچھا ہونے کی خبر دی گئی ہے۔اگر خدانحواستہ میری کتاب میں کوئی الی بات آگئی ہو وہ غلط ہی قرار دی جائے۔ باقی رہو وہ فولوگ جو پر انے بزرگوں کے کلام سے نئے نئے مسئلے نکالتے ہیں اور پھر جھگڑے پر انر آتے ہیں تو ہمارے لیے ضروری نہیں ہے کہ ان کی ہر ایک بات کومان لیں۔بات ہیے کہ اگر وہ اس

المُورِّرِينَ عُبَيِّةِ المُعَالَبَالِغَهِ ﴿ وَالْمُوالِمُ الْمُعَالَبُالِغَهِ ﴿ وَالْمُعَالَبُالِغَهِ ﴿ وَمَ المُعَالَبُالِغَهِ المُعَالَبُالِغَهِ ﴿ وَمَ المُعَالَمُ المُعَالِمُ المُعَالَمُ المُعَالِمُ المُعَالَمُ المُعَالَمُ المُعَالَمُ المُعَالَمُ المُعَالَمُ المُعَالَمُ المُعَالَمُ المُعَالَمُ المُعَالَمُ المُعَالِمُ المُعَالَمُ المُعَالَمُ المُعَالِمُ المُعَالَمُ المُعَالَمُ المُعَالِمُ المُعَالَمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَلِّمُ المُعَالِمُ المُعَالَمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعِلَمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعلِمُ المُعِلِمُ المُعِمِي المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ ال

راہ کے مر دہیں تو ہم بھی تحقیق کے شہسوار ہیں۔اس لیے ہم اور دہ برابر ہیں۔اس لیے کوئی وجہ نہیں کہ ہم خواہ مخواہ ہر بات میں ان کی پیر دی کریں۔

کتاب کے مضامین کی تقسیم

ہم نے اس کتاب کو دو حصول میں تقسیم کیاہے۔

پہلاحصہ ان کلی قاعدوں کے بیان میں ہے جن سے شرعی حکموں کے اندر پوشیدہ حکمتیں اور مصلحتیں منتظم ہوتی ہیں۔

آ محضرت مَنْ النَّيْمَ کے مبارک زمانے میں جو دین موجو دیے (مثلاً عیسائیت، یہو دیت وغیرہ) ان سب میں وہ حکمتیں مانی جاتی تھیں اور ان میں اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں تھا۔

اس لیے ان مذہبوں کو عام طور پر جانے والے سمجھ دار لوگ جو آمخضرت مَنَّ النّٰیْمِ اُسِی حاضر رہتے تھے، ان باتوں کے متعلق آپ سے پوچھنے کے محتاج نہیں تھے۔ (مثلاً تمام مذہبوں میں خداکی ہستی مانی جاتی ہے اور کسی نہ کسی شکل میں اس کی عبادت بھی ضروری ہے اس لیے اس کے متعلق انہیں پوچھ گچھ کرنے کی ضرورت نہ تھی) لیکن جب آپ نے ان قاعدوں کے ماتحت دوسرے درجے کے قانون بائی لاز بنانے شروع کیے تو آپ مَنَّ اللّٰہ کی عبادت ہر دین میں طرف توجہ دلاد کی جس کے ماتحت آپ تھم دے رہے تھے (مثلاً اللّٰہ کی عبادت ہر دین میں فرض ہے۔ جب آپ نے اس بنیادی قاعدے کے ماتحت نماز کی تاکید فرمائی تواس اصل قاعدے کے طرف توجہ دلاد کی جب آپ نے اس بنیادی قاعدے کے ماتحت نماز کی تاکید فرمائی تواس اصل قانون کے ماتحت کی طرف تھی پور کی طرح توجہ دلادی) سننے والے اس حمٰی قاعدے کو اصل قانون کے ماتحت کی ماتکت کی ماتکت کی ماتحت کی

میں نے ان قاعدوں کو منظم کرنے میں چر دوباب بنادیے ہیں۔

پہلے باب میں اس بات پر بحث ہے کہ اللہ کی طرف سے آئے ہوئے قانون میں نیکی اور بدی کاکیامطلب ہے؟ اسے ہم نے بر (نیکی) اور اثم (بدی) کے نام سے لکھا ہے۔ دوسرے باب میں یہ بحث ہے کہ جماعتوں کو اس قانون کے نیچے کیسے منظم کیاجا تا ہے اسے سیاست ملی میں یہ بحث ہے کہ جماعتوں کو اس قانون کے نیچے کیسے منظم کیاجا تا ہے اسے سیاست ملی منظم کیاجا تا ہے اسے سیاست ملی نہیں ہے۔ (Super national Politics) کہتے ہیں۔ پھر ہم نے دیکھا کہ جب تک یہ تین بحثیں مکمل نہ ہولیں بر (نیکی) اور اثم (بدی) کی حقیقت بیان کرنا آسان نہیں ہے۔



(۱) انسان کواس کے کر موں کا چھا یابر اچھل اس دنیا میں اور مرنے کے بعد کی زندگی میں کس طرح ملتاہے؟

(۲) انسانی جماعتیں اپنی معاشی ضرور تیں کس طرح جمع کرتی ہیں اور اس کے لیے گاؤں اور شہر کس طرح بساتی ہیں، اس بحث کی سرخی ہم نے ارتفا قات رکھی ہے۔

(٣) انسان ہونے کی حیثیت سے انسان کی وہ کیاضر ورت یاخواہش ہے جس کے پورا ہونے کے بعد وہ سمجھے کہ میں کا میاب ہو گیاہوں۔ ہمارے نز دیک اس بحث کا عنوان (سرخی) ہے سعادت نوعی (وہ انتہائی بھلائی جس کا تعلق ساری نوع انسانی کے ساتھ ہے)

یہ تین بحثیں اصل میں فلفہ کالی اس کے چند بحثوں پر مو قوف ہیں۔ اس لیے ہم ان مسکوں کاصرف سر سری ذکر کریں گے لیکن ان میں دلیلیں بیان نہیں کریں گے۔ اب اس کتاب کے پڑھے والے کا اختیار ہے کہ یا توان باتوں کو اس لیے مان لے کہ ان پر سب دینوں کا اتفاق ہے یا مصنف پر بھروسہ کر کے مان لے یا اس بھروسے پر مان لے کہ ان کی دلیوں کا ذکر اس سے اعلیٰ اور مفصل علم میں آگے چل کر آجائے گا ۔ چنانچہ میں نے اس بات پر بحث نہیں کی کہ اس بات کا کیا ثبوت ہے کہ روح موجود ہے اور وہ موت کے بعد باقی رہتی ہے اور جسم چھوڑنے کے بعد اسے عذاب یا آرام ماتا ہے، اس لیے کہ ان باتوں کے متعلق عام فر ہی بحث کی کتابوں میں نہیں آتا اور میں نہیں آتا اور میں نہیں کا کر ان کتابوں میں نہیں آتا اور میں نہیں کی کوشش نہیں کی۔ غرض:

ا) سب سے پہلے وہ ہاتیں آئیں گی جنہیں شروع شروع میں ریاضی کے اصول کی طرح مان لینا پڑتا ہے۔

۲) اس کے بعدیہ بحث ہوگی کہ انسان کو مرنے سے پہلے اور مرنے کے بعد کر موں کا پھل کیوں ملتاہے۔

• وہ حکمت اور فلسفہ جس کا تعلق اللہ تعالیٰ کی ذات کے ساتھ ہے۔ مثلاً ان سوالوں کا جو اب کہ یہ کا نئات اللہ کے ساتھ کیا تعلق رکھتی ہے؟ یہ کا نئات اس "بیس" سے پیدا ہوئی ہے یا اس سے الگ ہے؟ وغیر ہوغیر ہ۔ • امام صاحب وعمشائیڈ نے اس اعلیٰ علم پر اپنیٰ کتاب خیر کثیر کلھی ہے۔

- ۳) اس کے بعد ارتفاقات پر بحث ہوگی جو تمام انسانوں کے لیے طبعی ہیں جن کو ہر قوم نے ضروری خیال کیاہے۔
- ۳) پھر انسان کی سعا دت (طبعی نیکی) اور شقاوت (طبعی برائی) پر بحث ہو گی جس میں انفرادی نقطہ ُ نگاہ کی بجائے نوعی نطقہ ُ نگاہ کو اختیار کیا جائے گا۔
- ۵) پھروہ نیکیاں اور بدیاں بیان کی جائیں گی جنہیں تمام دینوں کے لوگ برابر مانتے ہیں۔
- ۲) پھر بیان کیا جائے گا کہ بین الا قوامی سیاست میں فوجداری اور دیوانی قانون کس کس
   قاعدے پر بنانے چاہئیں۔
- 2) اس كے بعد بتا يا جائے گاكہ آ محضرت مَلَّ اللَّيْزَاك كلام سے قانون تكالنے كے كيا اصول ہيں۔

دوسرے مصمیں ہم نے صحح احادیث کی حکمت کی تشریح کرنے کی کوشش کی ہے۔ان کے باب مندر جہذیل ہیں:

(۱) ایمان وعلم (۲) یا کیزگی (۳) ز کوة ونماز

(م) روزه (۵) جج (۲) احسان (تصوف)

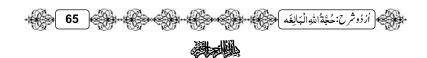
(٤) معاملات (٨) تدبير منزل (خانه داري)

(۹) سیاست مدن (شهر ول کاانظام) (۱۰) آداب معیشت

(۱۱) متفرقات ـ

اب ہم اصل کتاب شروع کرتے ہیں۔ ہم خدا کی تعریف کرتے ہیں، شروع میں اور آخر میں۔

web: www.hikmateguran.org



## پلاہاب ابداع، خلق اور تدبیر کی تشریح

#### پہلامبحث

انسانی ذمہ داری اور انسان کے عملوں کی جزاکے اسباب

## امام صاحب کے فلسفے کا خلاصہ

اس سے پہلے کہ ہم اصل کتاب شروع کریں، کتاب کے مصنف امام شاہ ولی اللہ دہلوی کے فلفے کا خلاصہ درج کرناضروری سمجھتے ہیں۔ تاکہ ان مسکوں کے سمجھنے میں جو اس کتاب میں آسانی ہو۔

امام ولی اللہ کا فلسفہ کسی پہلے فلسفی کے تمام حصوں سے سارے کا سارا نہیں ملتا۔ ان کی بہت سی چیزیں یونان کے افلاطونی فلاسفر ول سے ملتی ہیں۔ پچھ حصہ ار سطوکا فلسفہ جانے والے لوگوں سے ملتی ہیں۔ پچھ حصہ ار سطوکا فلسفہ جانے والے لوگوں سے ملتا ہے۔ اس کے بعد اسلامی دور میں جتنے صوفی فلاسفر گزرے ہیں، جیسے شیخ اکبر محی الدین ابن عربی اور امام ربانی شیخ احمد سر ہندی ہاں سے بہت می چیزیں ملتی ہیں۔ ان کے بعد چند مسکلوں میں امام ولی اللہ کی اپنی خاص رائیں ہیں جن سے یہ فلسفہ نبیوں کی شریعتوں کے حل کرنے کے میں امام ولی اللہ کی اپنی خاص رائیں ہیں جن سے یہ فلسفہ نبیوں کی شریعتوں کے حل کرنے کے لیے زیادہ موزوں بن جاتا ہے۔ اس پر انہوں نے پانچ چھ کتا ہیں لکھیں ہیں۔ وہ اپنے خاص نظریات بیان کرتے وقت کبھی الف سے شروع کر لیتے ہیں، کبھی بے سے اورا یک ہی چیزا یک کتاب میں دوسرے نام سے۔ اس وجہ سے ان کتاب میں دوسرے نام سے۔ اس وجہ سے ان کی کتاب میں دوسرے نام سے۔ اس وجہ سے ان کی کتاب میں وسرے نام سے۔ اس وجہ سے ان کی کتاب میں وسرے نام سے۔ اس وجہ سے ان

المُورِّرِي: حُبَيِّة اللهُ الْبَالِغَه ﴿ وَاللَّهِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَاللَّهُ النَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَال

امام صاحب کے بعد ان کے سب علموں کے ماہر ان کے بڑے بیٹے شاہ عبد العزیز ہوئے ہیں، ایسے ہی شاہ عبد العزیز کے جھوٹے بھائی شاہ رفیع الدین بھی امام صاحب کے خاص ماہر ہوئے ہیں۔ ان دوبزرگوں کی شاگر دی سے دہلی میں عالموں کی ایک بہت بڑی جماعت پیدا ہوگئ جس نے افلا طون ۱۰ ارسطو ۱۰ شخ الاشر اق شہاب الدین سہر وردی اور شخ اکبر محی الدین مہو کر جی خاص ابن عربی ۱ کے فلفوں کے پورے ماہر ابن عربی اکے فلفوں کے پورے ماہر ہوگئے۔ ان عالموں میں سے جوان دونوں بزرگوں نے پیدا کے امام صاحب کے پوتے مولانا محمد ہوگئے۔ ان عالموں میں سے جوان دونوں بزرگوں نے پیدا کے امام صاحب کے پوتے مولانا محمد اساعیل شہید آبیں، انہوں نے ایک جھوٹی می کتاب کھی ہے، اس کانام عبقات ہے، اس میں انہوں نے شاہ صاحب کے خاص فلنے کو کھول کربیان کرنے کی کوشش کی ہے اور شاہ صاحب ایک ہی چیز کے جو مختلف نام اپنی مختلف کتابوں میں لائے ہیں انہیں ایک جگہ جمع کرکے دکھادیا ہے کہ کس چیز سے کیا مراد ہے۔ ہم اس کتاب رعبقات ) کے بعض حصوں کا خلاصہ درج کرتے ہیں، نیادہ مطالع کے لیاصل کتاب پڑھنی جائے۔

جسمانی عالم کو جتنا بھی لمباچوڑا سمجھاجائے، اسے ایک ہی جسم ماناچاہیے۔ یہ سارا جسم خود
ایک مستقل چیز ہے اور اس کے اندر مختلف جسم ایسے ہیں جیسے سمندر کی موجیس۔ اس سارے
جسم میں ایک خاص طبعی تقاضا کرنے والی قوت ہے جو تمام اجزا کو ان کی اپنی اپنی مناسب شکلوں
میں تبدیل کرتی رہتی ہے۔

جسم کاایک حصہ ہے جوایک وقت میں عناصر ® کی شکل رکھتا تھا۔ پھراس نے جڑی ہوٹی وغیرہ"نباتات" کی شکل اختیار کرلی پھراس نے حیوانی شکل اختیار کرلی۔ غرض اس جسم کے مختلف اجزاء جو مختلف شکلیں بدلتے رہتے ہیں، ان سب کی مرکزی قوت اس بڑے جسم کے اندر

<sup>•</sup> افلاطون: ۲۷ تا ۲۷ ساقبل مسيط

<sup>€</sup> ارسطو: ۳۸۲۳۳۸۳ قبل مسط

<sup>®</sup> شیخ محی الدین عربی پیدائش سنه ۵۷۰ هدوفات سنه ۹۳۸

۵ مولانا محمد اساعیل شهید ۹\_پیدائش و ۷ بندی رو ۷۷ اوشهادت ۱۸۳۱ بندی را ۱۸۳۱ ا

<sup>©</sup> عناصر جح ہے عضر کی۔ عضر مادے کی وہ غیر مرکب شکل ہے جس سے تمام مرکب چیزیں بنی ہیں۔ جیسے ہائیڈروجن گیس، اوبا، پارہ وغیرہ۔



محفوظ ہے۔ اس مرکزی قوت کو اصطلاح میں "طبیعت الکل" (Temperament) کہتے ہیں اور اس بڑے جسم کو مع اس کی تمام قوقوں کے شخص اکبر کہاجاتا ہے۔ جیسے ہر انسان میں روح ہو اس کے علم اور ارادے کی مالک ہے۔ ویسے ہی اس بڑے جسم یا شخص اکبر کی ایک روح مان لی جائے۔ اسے نفس الکل (Universal Soul) کہا جاتا ہے۔ مختلف جسموں میں جس قدر چھوٹی چھوٹی رو حیس ہیں، ان سب کو اس بڑی روح سے وہی نسبت ہے جو انسان کی سننے ، دیکھنے ، سوچنے وغیر ہ کی قوقوں کو انسان کی روح سے ہے۔ یہ بڑی و روح چھوٹی روح جے ہیں خیال کی قوت ہے ، اس طرح چھوٹے کیڑے میں خیال کی قوت ہے ، اس طرح چھوٹے کیڑے میں خیال کی قوت ہے ، اس طرح چھوٹے اس کانام عالم مثال ہے۔ اس شخص اکبر کی ایک بہت بڑی قوت ارادی جھی ہے۔ اس کانام عالم مثال ہے۔ اس شخص اکبر کی ایک بہت بڑی قوت ارادی کے لئی ہوں۔

شخص اکبر کی قوت اراد ی کا جس جھے سے زیا دہ تعلق ہے اسے شخص اکبر کا قلب (Mind) کہتے ہیں وہی نفس کل (Universal Soul) کا عرش (تخت) ہے، وہی نفس کل کامر کز (تخت) مجی ہے۔اس نفس کی تمام جسم پر حکومت ہے۔

شخص اکبر کا قلب آئینے کی طرح سجھناچاہیں۔ اس میں شخص اکبر کے پیدا کرنے والے کا ہر ایک عکس پڑتا ہے، جس سے وہ اپنے رب کو پہنچانتا ہے۔ اس طرح طبعی طور پر اس کے دماغ میں اپنے رب کی ایک صورت کانام مجلی اعظم ہے۔ پھر اس مجلی اعظم کا عکس اس کے قلب پر مجھی پڑتا ہے۔ اس کانام بھی مجلی اعظم ہے۔

انسانی جماعت نے جس قدر بھی ترتی کی ہے خواہ انبیاء کی رہنمائی میں کی ہے یا فلسفیوں کی رہنمائی میں کی ہے یا فلسفیوں کی رہنمائی میں ،وہ خداکا اس سے زیادہ تصور پیدانہیں کر سکتی جس قدر شخص اکبر کے دماغ میں مجلی اعظم ہے۔ یعنی ان کی ترقی صرف اس مجلی کے تصور تک پہنچ سکتی ہے۔ انسان اکبر کے جتنے ادادے، حرکتیں اور کام ہیں ان کام کر اس مجلی کو قرار دیاجائے گا۔ اس طرح جتنے کام ایسے ہیں جنہیں اللہ کی طرف منسوب کرتے ہیں ان کاوہ آخری نقط جہاں سے وہ صادر ہوتے ہیں اور جسے ہم تصور میں لاسکتے ہیں وہ بھی مجلی اعظم ہے، جو شخص اکبر کے قلب پر پردر ہی ہے۔ شخص اکبر

68 ہے۔ اور اللہ کاجو لفظ بولا جاتا ہے وہ انسانی تخیل کے مطابق اسی تصوریعنی تخل اعظم کے پیدا کرنے والے پر اللہ کاجو لفظ بولا جاتا ہے وہ انسانی تخیل کے مطابق اسی تصوریعنی تخل اعظم کو دیاجاتا ہے۔

پہلی" مجلی اعظم" جو" شخص اکبر" کے دماغ پر پڑتی ہے غیب کہلاتی ہے۔ ( یعنی لوگوں کو نظروں سے چھی ہوئی) دوسری مجلی اعظم جو شخص اکبر کے دماغ سے شخص اکبر کے قلب پر پڑتی ہے دہ مجلی انسان قیامت کے روزا پے رب کو دیکھے گا۔

ذات اللی اپنے تمام کمالات سمیت شخص اکبرسے علیحدہ حقیقت ہے۔ اسے ہمیشہ غیب الغیب یاذات بحت کے نام سے یاد کیا جائے گا۔ بخلی کی نسبت اپنے اصل سے دلی ہی ہے جیسے عینک جو دیکھنے کا ذریعہ یا واسطہ ہے۔

بخلی کا پورامطلب سجھنے کے لیے ایک اور مثال بھی دی جاسکتی ہے۔ ہم زید کو دیکھتے ہیں تو کہتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم نے زید کو دیکھا جالا تکہ اصل میں ہم نے اس کے بدن کو دیکھا ہے۔ اس کا بدن اس کی روح سے کرنے منظور ہوتے ہیں وہ سب کے سب انسان کے بدن کے ساتھ کیے جاتے ہیں اور ہم پورایقین رکھتے ہیں کہ یہ معاملات اصل میں اس کی روح کے ساتھ کیے جاتے ہیں۔ جب تک انسان کے بدن کو اس کی روح سے اصل میں اس کی روح کے ساتھ کیے جاتے ہیں۔ جب تک انسان کے بدن کو اس کی روح سے الگ یا غیر خیال نہیں کیا جائے گا وہ اس انسان کی روح کی مجلی کہلائے گا اور جب اسے مستقل توجہ سے دیکھا جائے گا اور اس کی روح کے ساتھ جو تعلق ہے کہ وہ اس سے کام لے رہی ہے اور اس کے ذریعے سے ظاہر کر رہی ہے بھلا دیا جائے گا تو اسے روح کی مجلی نہیں کہا جائے گا۔

انسان کے دماغ میں ایک خیال پیداہو تا ہے۔بدن اس سے رنگین ہوکر (اثر لے کر)کام پوراکر تاہے۔ یہاں تک کہ وہ خیال انسان کے دماغ کے اندر پختہ شکل میں مضبوطی کے ساتھ جگہ کپڑلیتا ہے۔ اس طرح انسان کا دماغ پہلی سطح سے ذراتر قی کر جاتا ہے۔ اب یہ تی دو سراقد م بڑھانے کا سبب بنتی ہے۔ اس پختہ خیال سے ایک خیال پیداہونے لگتا ہے، جو پہلے خیال کی بہ نسبت زیادہ قوی اور زیادہ صحح ہو تا ہے۔ انسان کا بدن پہلے کی طرح اس سے بھی اثر لیتا ہے اور کام کر تا ہے۔ اس کے نتیج کے طور پر انسان کا دماغ ایک خاص اثر لیتا ہے اور اس کی پختگی میں ایک نمبر اور بڑھ جاتا ہے۔ موت تک اس طرح ترقی جاری رہتی ہے۔

اب انسان کے دماغ کو انسان کی روح کے لیے ایک بیلی گاہ مان لیجئے اور یوں کہیے کہ انسان کے دماغ میں جو خیال آتا ہے وہ انسان کی روح کی ایک بیلی ہوتی ہے۔ انسان ان روحانی تجلیات کے دماغ میں جو خیال آتا ہے وہ انسان کی روح کی ایک جی ہوتی ہے۔ انسان ان روحانی تجلیات کے ایک دوسرے کے پیچھے لگا تار دماغ میں آنے سے ترتی کر تا ہے۔ اس ترتی کا حاصل ایک دورہ ہے ، ایک خیال جی کے طور پر دماغ میں سے نکلتا ہے اور جسم کی زمین میں چھاتی کچو لتا ہے اور جسم کی زمین میں چھاتی کچو لتا ہے اور علی نیا میں وصول کر لیتا ہے اور روح آ یک نیا قدم اٹھانے کے لیے تیار ہو جاتی ہے۔

ای طرح بخلی اعظم کارنگ تمام شخص اکبر کور تگین کردیتا ہے اور اس کا حاصل پھر بخلی اعظم کے قریب پہنچ جاتا ہے۔ اس سے نئی بخلی کے ظہور کا سامان بن جاتا ہے۔ ان تجلیوں کے تجد د (یعنی نئی نئی تجلیوں کے پید اہونے) سے اللہ تعالی کی صفات پر کیا اثر ہو تا ہے ؟ اس سے فلسفہ کالی منات پر کیا اثر ہو تا ہے ؟ اس سے فلسفہ کہ اللہ تعالی کی صفات پر کیا اثر ہو تا ہے ؟ اس سے فلسفہ کہ بھی ہو گا۔ اس فلسفے کی انتہائی ترتی ہے کہ بخلی اللی کی شان کے ایک دورے کو جی میں سے کم اس ختم ہو گا۔ اس فلسفے کی انتہائی ترتی ہے کہ بخلی اللی کی شان کے ایک دورے کو جی میں سے شروع کر آخر تک پہنچادے۔

شخص اکبر کیسے ظاہر ہوا؟ اس کے متعلق مفصل علم انسان کی عقل میں نہیں آسکا اور نہ کوئی انسانی زبان ان حقیقوں کو اصلی شکل میں بتا سکتی ہے۔ لیکن دھند لی سی شکل میں اس سوال کے جو اب کا خاکہ یوں کھینچا جاسکتا ہے کہ ایک چشیل میدان ہے جس میں سبزی کا نام و نشان نہیں ہے ، یکا یک اس میدان پر مینہ پڑتا ہے جس سے وہاں قشم قشم کی سبزیاں پیدا ہو جاتی ہیں ، اس کے تمام ترقی کا مدار مینہ پر ہے ، اسی طرح شخص اکبر کے متعلق کہا جاسکتا ہے کہ پہلے پانی تھا پھر اس میں اللہ تعالی کی تجلیوں نے نئے اثر پیدا کیے اور قشم قشم کے جسم پیدا کر دیئے ، زمین ، ستارے ، ہوا ، بجلی ، گرمی وغیر ہ سب چیزیں اپنی اپنی اپنی جگہ پر کام کرنے لگ کئیں۔ گویا جس طرح مینہ بر سے سے باغ میں طرح طرح کے بھول نکل پڑتے ہیں ، اس طرح اللہ کی رحمت نے ایک خاص اثر سے شخص اکبر میں مختلف قتم کی قو تیں پیدا کر دیں۔ اور جس طرح مختلف بھول اپنی اپنی جگہ ایک دوسرے کے ساتھ مل کر ایک تناسب اور خوبصورتی پیدا کر دیے ہیں ، اسی طرح شخص اکبر کی مختلف قو تیں مل کر ایک تناسب اور وبصورتی پیدا کر دیے جیں ، اسی طرح شخص اکبر کی مختلف قو تیں مل کر ایک خاص تناسب اور وبصورتی پیدا کر دیے جیں ، اسی طرح شخص اکبر کی مختلف قو تیں مل کر ایک خاص تناسب اور وبصورتی پیدا کر دیے جیں ، اسی طرح شخص اکبر کی مختلف قو تیں مل کر ایک خاص تناسب اور وبصورتی پیدا کر دیے جیں ، اسی طرح شخص اکبر کی مختلف قو تیں مل کر ایک خاص تناسب اور وبصورتی کے ساتھ کام کر رہی ہیں۔

شخص اکبر کی پیدائش کے لیے کوئی مادہ تجویز کرنا ممکن نہیں ہے بلکہ یہ خدا کے ایک ادارے یا حکم کی پیدادارہے جسے تی مکمل کر دیا گیا ہے۔ بغیر مادے کے فقط حکم سے پیدا کرنے کانام ابداع ہے۔

اگرچہ ہم شخص اکبری پیدائش کے متعلق مادہ معین کرکے نہیں دکھاسکتے لیکن اس کے سواجو اور چیزیں ہیں وہ اس مادے سے پیداہوئی ہیں جو شخص اکبر کے اندر موجو دہے۔ان کی حالت شخص اکبری سی نہیں ہے کہ ان کے لیے مادے کی ضرورت نہ ہو۔جو چیز اس مادے سے پیداہوجو پہلے سے موجو دہے اس کی پیدائش کانام خلق ہے۔

جب ایک مخلوق کے ساتھ بہت ہی اور مخلو قات جمع ہوں توان کے باہمی ربط کو قائم رکھنے کے ان میں سے ہر ایک کا صحیح مقام مقرر کرناپڑتا ہے۔ اسی طرح ہر چیز کا صحیح درجہ مقرر کرناپڑتا ہے۔ اسی طرح ہر چیز کا صحیح درجہ مقرر کرکے ان سے کام لینے کانام تدبیر ہے۔

جب تدبیر مکمل شکل میں مرتب ہو جائے یعنی شخص اکبر کا ایک چھوٹاسا نمونہ بن جائے تو اس کے قلب پر بھی مجلی اعظم کا ایک عکس آتا ہے، اسے تدلی کہاجاتا ہے۔

ان چاروں کمالات الی یعنی ابداع، خلق، تدبیر اور تدلی کو پوری طرح کے ساتھ بیان کرنا، امام ولی اللہ کے فلنے کا خاص حصہ ہے۔ پہلے کسی فلن نے اسے یوں کھول کر پوری طرح بیان نہیں کیا۔ اگر مخلو قات کے فلنے پر اس طرح تر تیب کے ساتھ نظر ڈالی جائے تو اس سے جو فکر پیدا بہو تاہے وہ انبیاء علیہم السلام کے بیان سے زیادہ چسپاں ہو تاہے۔ توریت کا بیان ہویا قر آن کا یابند اور ایر ان کے فد ہوں کی مقدس کما بوں کا، اس طرح بیان کرنے سے شاہ صاحب کا فلنفہ ان سب کے مطابق نظر آتا ہے۔

یہ بات یا در کھنے کے قابل ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اس عالم کو وجو دمیں لانے کے لحاظ سے اس کی تین صفتیں، ایک دوسرے کے بعد آنے والی ماننی چاہئیں۔

#### ا) ابداع

ایک چیز کو بغیر کسی چیز کے پیدا کرنا، یعنی پہلے کوئی چیز نہیں تھی پھر ایک چیز پیدا کر دینا ابداع کہلا تاہے۔ گویاایک چیز کوعدم سے بغیر کسی مادے کے پیدا کرنا۔ (یونانی حکماءاسے جعل

الرُوُوشِ مَنْ مُنْفِقُهُ اللهِ الْبَالِقَهِ كَالْ اللهِ الْبَالِقَهِ كَاللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِيَ

بسيط كتبتے ہيں، افلاطون اس كا قائل ہے ) آخضرت مَالِيُّيَّا ہے يہ بو چھا گيا كہ يہ امريعنى مُخلوقات كاسلىله كہال سے شروع ہو تاہے؟ آپ مَالِيُّيَّا نَے فرمايا كہ اللہ بى تھااور اس سے بہلے كوئى چيزنہ تھى۔ • •

#### ۲) خلق

یہ ایک چیز سے دوسری چیز کے پیدا کرنے کا نام ہے۔ جیسے آدم گومٹی سے بنایا اور جنوں (لین نظر نہ آنے والی مخلوق) کو آگ کے شعلے سے پیدا کیا۔

## ہر چیز کاایک طبعی خاصہ ہے:

یہ ایک نا قابل انکار حقیقت ہے کہ اللہ تعالی نے اس دنیا میں جوجو چیزیں پیدا کی ہیں وہ مخلف نوع اور جنس کی ہیں اور ہر ایک نوع اور ہر ایک جنس کا الگ الگ خاصہ ہے۔ مثلاً انسانی نوع کا یہ خاصہ ہے کہ سوچ کر بات کرے، اس کے بدن پر لمبے لمبے بال نہ ہوں، قد سید ھاہو، ایک دوسرے کی بات سمجھے۔ گھوڑے کی نوع کا خاصہ جنہنا ناہے، اس کے بدن پر بال ہوتے ہیں، قد سید ھانہیں ہوتا، بات کو سمجھ نہیں سکتا۔ زہر کا خاصہ ہے کہ جو اسے کھائے وہ مر جائے۔ سونھ کا خاصہ گرمی اور خشکی ہے اور کا فور کا خاصہ ٹھنڈک ہے۔ اس پر معد نیات، نباتات اور حیوانات کو قیاس کر لینا چاہیے۔

یہ بھی قانون طبعی ہے کہ اللہ تعالی نے جس چیز میں جو خاصہ رکھ دیاہے وہ اس سے الگ نہیں ہو سکتا اور یہ بھی طبعی امر ہے کہ جنس تو بہت عام چیز ہوتی ہے لیکن اسے خاص کرنے سے نوع کا اور نوع کو خاص کرنے سے فرد کا وجو د سمجھ میں آتا ہے۔ اسی طرح فرد کے خواص نوع کے خواص میں خصوصیت پیدا کرنے سے حاصل ہوتے ہیں۔ مثلاً انسانی نوع کے لیے کوئی رنگ ہونا ضروری ہے ،یہ اس کا عام پہلو ہے لینی کوئی رنگ ہوا کر تا ہے۔ لیکن فرد میں وہ رنگ معین ہو جاتا ہے۔ مثلاً سیاہ رنگ یا گند می رنگ۔ غرض جنس میں خصوصیت پیدا کرنے سے نوع اور نوع جاتا ہے۔ مثلاً سیاہ رنگ یا گند می رنگ۔ غرض جنس میں خصوصیت پیدا کرنے سے نوع اور نوع

 ● لفظ اللہ میں اللہ تعالیٰ کی ذات، اس کی صفات اور نام سب کے سب آجاتے ہیں۔ اگر اللہ کے ساتھ کوئی دوسری چیز ہو تو ظاہر ہے کہ اس کا الگ منبع ہو گا۔ اس صورت میں گویاوہ اللہ سے پہلے موجو دھتی، اس لئے ہیے کہنا کہ اللہ سے پہلے کوئی چیز موجو دنہ تھی۔ اس کا مطلب ہیہ ہے کہ اس کے ساتھ کوئی اجنبی چیز نہیں تھی، تنیا اللہ تعالیٰ ہی تھا۔

72 كَجَةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَاللَّهِ اللهُ الْبَالِغَهِ

میں خصوصیت پیدا کرنے نے فرد کے خواص پیدا ہوتے ہیں۔ جیسے جم نہایت عام چزہ،
اس میں خصوصیت پیدا کرلیں توبڑ ہے والا جسم حاصل ہو گا، اس میں خصوصیت بڑھالیں تو حیوان حاصل ہو گا، بڑھے والا جسموں نے زیادہ خاص پھر اس کے نیچے خاص خاص آدی لینی افراد آتے ہیں۔ جیسے زید، بکر، عمرو غیرہ و ظاہر میں بیر مرتے، نوع، جنس، فرد ملے جلے ہیں۔ مثلاً زید فرد بھی ہے، جنس بھی اور نوع بھی وغیرہ و غیرہ و لیکن عقل ان مرتبوں میں تمیز کر سکتی ہے اور ہر ایک خاصے کو اس چیز کی طرف منسوب کرتی لیکن عقل ان مرتبوں میں تمیز کر سکتی ہے اور ہر ایک خاصے کو اس چیز کی طرف منسوب کرتی ہے جس کے لیے وہ ہے۔ مثلاً نوع کے خاصے نوع کو، جنس کے خاصے جنس کو اور ہر فرد کے خاصے فرد کو دیتی ہے۔ جب ہم ایک انسان کو دیکھتے ہیں اس میں طول، عرض اور عمق پایاجا تا ہے، ہم کہیں گے کہ بیہ جسم کا خاصہ ہے۔ چو نکہ انسان میں جسمانیت موجود ہے اس لیے جسم کے خاصے پائی جاتے ہیں۔ اس انسان میں خود حرکت کرنے کی قوت پائی جاتی ہے اس لیے وہ برضے والا جسم بھی ہے۔ اس میں حواس اور زندگی پائی جاتی ہے اس لیے وہ برضے والا جسم بھی ہے۔ اس میں حواس اور زندگی پائی جاتی ہے اس لیے وہ حیوان بھی ہے۔ پھر انسان میں چیار کر سکتا ہے یہ انسان کا خاصہ ہے۔ یہ شخص ایک خاص زمانے میں پید اہوا، خاص ماحول میں پید اہوا اور خاص ماں باپ سے تعلق رکھتا ہے، اس لیے فرد ہے۔ یہ چیزیں اس کی خصوصیت کی معلول ہیں یعنی کوئی خاصہ کہیں پایاجائے تواس کی علت وہاں ضرور موجود ہوگی۔ خصوصیت کی معلول ہیں یعنی کوئی خاصہ کہیں پایاجائے تواس کی علت وہاں ضرور موجود ہوگی۔

آ مخضرت مَنَّا الْفَيْزُ نَ بَهِت مِي چيزوں کے خاصے بيان کيے ہيں اور ان آثار کو ان چيزوں کی طرف منسوب کيا ہے۔ جيسے فرما يا کہ تلبيہ جو ايک قسم کی خوراک ہے مريض کے دل کوراحت ديتا ہے۔ يا کلو نجی موت کے سواہر ايک مرض کے ليے شفاہے۔ يا اونٹوں کا پيشاب اور دودھ ان کے پيٹ کی بياری کے ليے مفيدہے اور شہر م (ايک قسم کا اناح) بہت گرم چيز ہے۔

#### ۳) تدبیر

جب مخلوقات کا ایک مجموعہ وحدت اختیار کرلیتا ہے لینی مختلف چیزیں آپس میں مل کر ایک بن جاتی ہیں تواس مرکب کی کئی صور تیں ممکن ہوتی ہیں۔ لیکن وہ حکمت عامہ کے اعتبار سے ایک خاص مصلحت کا استعمال چاہتا ہے۔ اس مجموعے کو اس خاص مصلحت کے مطابق ضروری تصرف کر کے ایسا نتیجہ نکالناجو اس مصلحت عامہ کے قریب ہو، تدبیر کہلا تا ہے۔



# تدبير كى چند مثاليں

### مثال نمبرا

دیکھیے مصلحت عامہ کا تقاضا ہے کہ انسان اور حیوان ایک مدت تک اس زمین پر زندہ
رہیں۔انسان اور حیوان کی زندگی نباتات پر مو قوف ہے اور زمین میں نباتات بغیر پانی کے پیدا
نہیں ہو سکتیں۔ زمین کا ایک حصہ ایسا ہے جہال چشمے کا پانی طبعی طور پر نہیں پہنچ سکتا۔ ایسے
حالات میں اصل مقصد حاصل کرنے کے لیے اللہ تعالی سمند رسے پانی کے بخارات بھاپ اٹھا تا
ہے، انہیں اہر کی شکل میں جمع کر تا ہے، پھر ان بادلوں سے مینہ برسا تا ہے جس سے زمین کی
جڑی ہو ٹیاں آئی ہیں۔ یہ تمام عمل تدبیر کہلا تا ہے جو اس مصلحت کو پورا کر تا ہے کہ جو انسان اور
حیوان کی زندگی کے لیے ایک زمانے تک قائم رکھنے کے لیے ضروری ہے۔

### مثال نمبر ٢

حضرت ابراہیم علیہ اللہ کو ان کے دشمنوں نے آگ میں ڈال دیالیکن حکمت اللی نے آگ میں اللہ اللہ اللہ کا ان کے دشمنوں نے آگ میں ڈال دیالیکن حکمت اللی نے آگ میں ایساتھرف کیا کہ وہ ان کے لیے مصندی بن گئ، تاکہ وہ ایک زمانے تک زندہ رہا اجتماع انسانی کی عام مصلحت کا تقاضا ہے ، دو سری طرف آگ کا خاصہ جلانا ہے ۔ اب ضروری ہے کہ اس آگ میں تصرف کیا جائے۔ مثلاً اس میں الی مصندی لطیف ہوا داخل کر دی جائے کہ اس کی مصندک آگ کی گری پرغالب آجائے۔ اس تصرف کا متاب تا میں تصرف کا متاب کہ اس تصرف کا علیہ ہے۔

### مثال نمبر ۳

سیدناابوب عَلِیْمِیا کے بدن میں مرض کامادہ جمع ہوچکاتھا، اللہ تعالیٰ نے وہاں ایک ایساچشمہ ظاہر کر دیاجس کی (معدنی) خاصیتوں سے ان کو مرض سے شفاہو گئی۔

### مثال نمبرهم

زمین کے تمام انسانوں کی اجماعی حالت اللہ تعالیٰ کی نظر میں نالپند تھی۔ان کے علاج کے

- الرورش عَجَةِ اللهُ الْبَالِغَه حَلَيْنَ اللهُ الْبَالِغَه حَلَيْنَ اللهُ الْبَالِغَه حَلَيْنَ الْبَالِغَة عَلَيْنَ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْنَ الْبَالِغَة عَلَيْنَ الْبَالِغَة عَلَيْنَ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْنَ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْنَ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْنَ الْبُعْدَ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْنَ اللهُ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْنَ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْنَ اللهُ الْبَالِعُة عَلَيْنَ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْنَ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْنَ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْنَ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْنَ اللهُ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْنَ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْنَ الْمُعَالِقِينَ اللهُ الْبَالِكَالِكِ اللهُ الْبَالِكِ اللهُ الْمُعَلِّينَ اللهُ الْبَالِكَالِي اللهُ الْبَالِكَةُ الْبَالِكِ اللهُ الْمُعِلَى الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينَ اللهُ الْمُعَلِّينَ اللهُ الْمُعَلِّينَ الْمُعَالِقِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَّى الْمُعِلَى الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلَى الْمُعِلِينَ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَّى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَّى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلْمُ الْمُعِلَى الْمُعِلِيلِي الْمُعِلَى الْعِلْمُ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُعِلِي الْمُعِلِي ا

لیے اللہ تعالیٰ نے حضرت نبی اکرم مَنَّ اللَّیُمُّ کے دل میں الہام کیا کہ وہ لوگوں کوبرے انجام سے ڈرائیں اور سیدھے راستے پر لانے کے لیے جہاد کریں تاکہ اس اجتماع میں سے ایک جماعت، جے اللہ پند کرتا ہے، تاریکیوں میں سے نکل کرنور کی طرف آ جائے۔

## قوتون كالكراؤاوراس كانتيجه

اس کی تفصیل میہ ہے کہ عام مخلو قات میں جو قو تیں رکھی گئی ہیں، وہ قو تیں اس مخلوق سے الگ نہیں ہوسکتیں۔ جب ان قوتوں میں نکر اؤہو تاہے تو حکمت اللی ان کے نکر اؤاور تصادم سے کئی نئی چیزیں پیداکر دیتی ہے۔ ان نئی چیزوں میں سے بعض توخو داپنی ذات سے قائم ہوتی ہیں، (انہیں جو ہر کہتے ہیں) بعض کا وجو دکسی دوسر کی چیز کے وجو دکے ساتھ ہو تاہے (انہیں عرض کہتے ہیں) پھرع ض دوشم کے ہوسکتے ہیں۔

(۱) جاندارول کے کام اور ان کے ارادے۔

(۲) کام اور ارادے کے سوادو سرے اعراض۔

## خیر اور شر کیاہے؟

ان قوتوں کے کراؤسے جونئی چیزیں پیداہوتی ہیں، ان میں جو چیزاپے سبب کے نقاضے پوراکرتی ہے، یعنی جس سبب وہ وجود میں لائی گئی ہے وہ حکمت یا مصلحت اس سے پوری ہوتی ہے تو کہاجائے گا کہ اس میں بھلائی (خیر) ہے اور جو سبب اس کے پیداہونے کا کارن بناہے اس کے نقاضے کے مطابق کام نہ دے یااس کے خلاف کام کرنے، کو کہاجائے گا کہ اس میں برائی (شر) ہے جتنی چیزیں، (جوہر اور عرض) پیداہوئیں ان میں شر نہیں۔ کیونکہ ہرا یک چیزا پنے پیدا کرنے والے سبب کا نقاضا پوراکرتی ہے یعنی وہ کام دیتی ہے جو اس سے چاہتے ہیں۔ اس لیے پیدا کرنے والے سبب کا نقاضا پوراکرتی ہے یعنی وہ کام دیتی ہے جو اس سے چاہتے ہیں۔ اس لیے وہ اچھی ہی بیان کی مقصد بھی کا ٹنائی ہے۔ گوانسان کا قتل ہو جانالین جگہ براہو۔

## شر دور کرنے کے طریقے

اسی طرح جب مجھی مخلو قات میں عارضی طور پر ایسی برائی پیدا ہو جائے، لینی جو چیز مصلحت کے موافق پیدا ہونی چاہیے تھی وہ بعض قوقوں کے جمع ہوجانے کی وجہ سے پیدا نہ ہواور



دوسری چیز جومصلحت کے خلاف ہے پیدا ہو جائے، تواللہ تعالیٰ کی مہر بانی جو اسے اپنی مخلوق پر ہے، نقاضا کرتی ہے کہ اس عارضی قباحت یا خرابی کو دور کر کے مصلحت عام کے مطابق حالت پیدا کر دے اور یہ اس کے لیے مشکل نہیں ہے۔ کیونکہ وہ ہر ایک چیز پر بر اور است قدرت رکھتا ہے اور ہر ایک چیز اور اس کے باطن (اندر) کو بر اہر است جا تنا ہے۔ وہ مفید حالت پیدا کرنے کے لیے ان چیز دل اور ان کی قوتوں میں قبض، بسط، احاطہ اور الہام کے ذریعے تصرف کرتا ہے، یہاں تک کہ وہ اچی حالت پیدا ہو جاتی ہے جے وہ پیند فرما تا ہے۔

## ا) قبض

قبض سے مرادیہ ہے کہ کا ئنات کی جو تو تیں اللہ کی تحمت کی عام مصلحت کے خلاف کام کررہی ہوں انہیں روک دینا۔ مثلاً کسی ملک میں قحط ڈالنا ہو تو بارش کرنے والی ہواؤں کو اس کی طرف چلنے سے روک دیتا ہے۔

#### ۲) بسط

اس سے مرادیہ ہے کہ جب حکمت الی کوئی خاص نتیجہ پیدا کرناچاہتی ہے اور دیکھتی ہے کہ وہ نتیجہ پیدا کرناچاہتی ہے اور دیکھتی ہے کہ وہ نتیجہ پیدا کرنے والی قوت کمزور ہے تو دوسری قوتوں کو اس کی مدد کے لیے تیار کر دیتی ہے۔ مثلاً جب اللہ تعالی کسی محکوم قوم کو اٹھاناچاہتا ہے تو حاکم قوم کو جنگ میں مبتلا کر دیتا ہے اور وہ مجبور ہوجاتی ہے کہ محکوموں کو مسلح کر کے جنگ میں بھیجے اوران کے بعض عقلندوں کو سائنس کے وہ داز بتائے جن سے کام لے کروہ سامان جنگ تیار کریں۔ اگروہ جنگ نہ ہوتی تو حاکم قوم کبھی محکوم قوم کو نئی باتیں حاصل کرنے اور جنگ کے آلات کا استعمال سکھنے میں مدد دی۔ خدد تی۔

#### ۳) احاطه

اس کامطلب میہ کہ ایک عضر کو دوسری شکل میں بدل دینا تا کہ اصل مطلب حاصل ہو جائے۔ مثلاً جب اللہ تعالیٰ مینہ کے قطروں کو بادلوں میں جمع کرناچاہتاہے تو بادلوں میں آپس میں رگڑ پیدا ہوتی ہے اور پیر گڑ بجلی کی شکل اختیار کر لیتی ہے پھر بجلی سارے بادلوں میں دوڑ کر قطروں کو جمع کر دیتی ہے۔

76 كَمْ بَيْدُ اللهُ الْبَالِغَهُ ﴿ وَمُرْبَ: حُجَّةِ اللهُ الْبَالِغَهُ ﴾ ﴿ وَالْرُوسُ الْبَالِغَهِ

سم) البام

خدا تعالی جب کسی قوم کو اٹھانا چاہتا ہے تواس قوم کے ان لوگوں کو جن کے دل زیادہ صاف ہوں، بعض تعلیمات الہام کر تاہے اوروہ ان تعلیمات پر عمل کرنے والی ایک جماعت تیار کرتے ہیں اور انقلاب برپاکر کے نیانظام قائم کر لیتے ہیں۔

الہام مجھی سید ھااس شخص کو ہوتا ہے جو مصیبت میں پھنسا ہوا ہو، مجھی اس کے لیے کسی دوسر ہے شخص کو ہوتا ہے۔

قرآن تھیم نے تدبیر کی اتنی مثالیں دے دی ہیں کہ ان پر بڑھانے کی ضرورت نہیں ہے۔



#### دوسر اباب

# عالم مثال

اس باب کامضمون سیحفے کے لیے ضروری معلوم ہوتا ہے کہ شاہ اساعیل شہید اللے کی تصنیف عبقات کے مختلف موقعوں سے مختلف ٹکڑے جمع کر دیتے عامیں۔

## عالم مثال كياہے؟

ایک انسان کی دماغی قوتوں پر نظر دوڑائے، حواس (Senses)کا مجموعہ کہیں اس کے دماغ میں مرکز پیدا کر لیتا ہے اسے حس مشتر ک (Common Sense) کہتے ہیں اس کے دماغ میں مرکز پیدا کر لیتا ہے اسے حس مشتر ک (Imagination) کہتے ہیں اس کے فرد یعے انسان صور توں کو بعد ایک قوت ہے جس کانام خیال (Colour) ہیں اس کے ذریعے انسان صور توں کو دمور کی صفات لیتی شکل (Farm)رنگ (Colour) اور مقدار (Fancy) موجو دمور مگر وہ مادہ (Matter) نہ ہو۔ تیسر کی قوت کانام دہم (Pancy) مسکتا ہے۔ اس کے بعد ہے، اس سے انسان خاص خاص چیزوں کا ادراک (Cognition) کر سکتا ہے۔ اس کے بعد ایک چوشی قوت ہے جس کانام عاقلہ (Reason) ہے۔ یہ ان چیزوں کا ادراک کرتی ہے جو مادے سے پاک ہوں۔

سلسلہ کا نئات میں ایک ایباعالم مان لیاجائے جو "مخص اکبر" سے وہی نسبت رکھتا ہے جو عقلی صورت ہمارے دماغ سے۔ وہ صورت مادے سے پاک ہوتی ہے۔ اسے عالم ارواح (Spiritual World)

ای طرح اس سلسله کائنات میں ایک اور عالم فرض سیجیے جس کی شخص اکبر کے ساتھ وہی نسبت ہے جو خیالی صور توں کی ہمارے دماغ کے ساتھ ہے۔ اس میں شکل اور مقدار بھی پائی جاتی ہے اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اس طرف ہے یااس طرف کیکن مادہ نہیں ہوتا۔ اسے عالم مثال (Super Material) کہتے ہیں۔

الدُوسُ عَبِينَ اللهُ الْبَالِقَهِ ﴿ ٢٥ مُنْ مَا مُعَلِّدُ اللهُ الْبَالِقَهِ ﴿ ٢٥ مُعِينَ اللهُ الْبَالِقَهِ ﴿ ٢٥ مُنْ اللهُ اللهُ الْبَالِقَهِ ﴿ ٢٥ مُنْ اللهُ ا

جوچیز ہارے خیال میں موجودہے اسے ہم دوطرح سوچ سکتے ہیں۔

ا) ہم جانے ہیں کہ وہ مثالی چیز ہے اور اسے خارجی دنیا کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے،اس وقت ان چیز وں کواصل ناموں سے یاد کر نامجاز ہو گا حقیقۂ نہ ہو گا۔ مثلاً ہم سورج کا تصور خیال میں لاتے ہیں اور پھر اس خیالی صورت کو سورج کہتے ہیں۔ یہ ویسا ہی ہے جیسے کا غذ پر شیر کی تصویر پر کھینچی ہو اور ہم اسے شیر کہیں۔

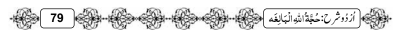
۲) ہم خیالی چیزوں کا تصور کریں، گر ہمیں یہ تمیز نہ ہو کہ یہ خیالی ہیں۔ جیسے خواب میں سمندر کو دیکھ کر ہم سمندر ہی کہتے ہیں۔اس وقت ہم یہ لفظ اس کے حقیقی اور اصلی معنوں میں استعال کرتے ہیں۔

اسی طرح عالم مثال اگر چہ مخص اکبر کے اعتبار سے خیال کا درجہ رکھتا ہے۔ لیکن جس مخص کی سارے مخص اکبر پر نظر نہ ہو، وہ اسے حقیقی عالم سجھتا ہے، یہاں تک کہ وہ اسے مادی عالم سے بھی زیادہ پائید ارپاتا ہے۔ اس کے نزدیک جس قدر چیزیں مادی دنیا میں موجود ہیں۔ اصل میں تو عالم مثال میں موجود ہیں، مادی دنیا میں ان کے عکس یاسائے آئے ہوئے ہیں۔

## عالم مثال کے طبقے

مسلمان محکیم عالم مثال کومادی د نیاسے بہت زیادہ لطیف مانتے ہیں۔ اس لئے وہ کہتے ہیں کہ وہ اس جہان سے "اوپر"ہے۔ اس طرح عالم مثال کے مختلف طبقے ہیں جن میں سے ایک دوسرے سے زیادہ لطیف اور قوی ہے۔

عالم مثال کا ایک نچلاطقہ ایساہے جس میں انسانوں کے عقیدوں کی تاثیر سے خاص خاص صور تیں پیدا ہو جاتی ہیں۔ کوئی ساکام ہو جس پر انسانوں کی ایک بڑی جماعت جمع ہو جائے اور اسے پختہ عقیدہ بنالے، خواہ وہ بات سچی ہویا جھوٹی، اس اجتماع سے عالم مثال کے نچلے طبقے میں ایک صورت پیدا ہو جاتی ہے۔ جس کے ساتھ اس عقیدے کے مانے والے تعلق پیدا کر کے کچھ فائدہ حاصل کرسکتے ہیں۔ لیکن عالم مثال کا ایک اوپر کا طبقہ ہے جس میں حق کے سوااور کوئی چیز جگہ نہیں پکڑ سکتی۔ انبیاءاور حکماء الہی کا تعلق اس مرکز کے ساتھ ہو تا ہے۔



ساءاورافلاك

عالم مثال کے اوپر کے طبقوں کوساء کہتے ہیں اور نچلے طبقوں کوجو فضااور اس عالم شہادی یا عالم مثال کے ایک طبقے کانام ہے۔ لیکن بعد میں ارسطو وغیرہ کے فلفے کے اثر سے افلاک کہاجانے لگا۔

## عالم مثال میں نزول اور صعود

ایک چیز عالم مثال کے اوپر کے طبقے میں موجو دہے۔ جب اس کا عکس نچلے طبقے میں آتا ہے، اسے نزول کہاجاتا ہے لیعنی وہ چیز تواس اونچے طبقے ہیں میں رہتی ہے مگر اس کا مثل یا عکس نچلے طبقے میں کوئی چیز موجو د ہواور اس کی مثل اوپر کے طبقے میں بن جائے تواسے صعود (جڑھنا) کہتے ہیں۔
میں بن جائے تواسے صعود (جڑھنا) کہتے ہیں۔

## عالم مثال کے ماننے کی ضرورت

الله المُعالِمُ الله المُعالِمُ الله المُعالِمُ الله المُعالِمُ الله المُعالِمُ الله المُعالِمُ المُعالِمُ الم

کہ یہ ہر موٹی اور تھوس چیز کے آرپار گزر جاتی ہے۔ایسے ہی طبعیاتی دنیاسے اوپر کی دنیامیں جو واقعات پیش آتے ہیں انہیں حل کرنے کے لیے واسطے کے ماننے کی ضرورت ہے جس کانام عالم مثال رکھا گیاہے۔

## عالم مثال كاذ كر حديث اور قرآن ميں

واضح رہے کہ بہت سی احادیث سے یہ سمجھ میں آتا ہے کہ اس کا نتات میں ایک ایساعالم بھی موجود ہے جو اس مادی عالم کی طرح نہیں ہے بلکہ عضریت یامادیت سے پاک ہے۔ جن چیزوں کی اس مادی دنیا میں کوئی شکل اور صورت نہیں ہے، چینے علم، موت وغیرہ ان چیزوں کے لئے بھی اس عالم میں مناسب صور تیں موجو دہیں اور جب کوئی چیز اس دنیا میں وجو دمیں آتی ہے توایک طرح سے وہ پہلے اس عالم میں وجو دمیں آئی ہے۔ اس عالم کوعالم مثال کہتے ہیں۔ جو چیز مادی دنیا میں وجو دمیں آتی ہے اس کی نسبت ہے کہنا صحیح ہو تاہے کہ بیروبی چیز ہے جو عالم مثال میں بہت سی چیزیں ایس بیں جنہیں عام لوگ جسمانی نہیں عالم مثال میں فلاں چیز تھی۔ ایسے بی بہت سی چیزیں ایس بیں جنہیں عام لوگ جسمانی نہیں مائے وہ اپنی بیل جنہیں عام لوگ جسمانی نہیں البتہ عاص خاص خاص خاص لوگ انہیں دکھ کے بیں البتہ خاص خاص خاص لوگ انہیں دکھ کے بیں البتہ عاص خاص فاص لوگ انہیں دکھ کے بیں البتہ حدیثوں میں ذکر آتا ہے کہ:

ا) آ محضرت مَالَّ الْمُنْ فرمات بي كه جب الله تعالى نے رشته دارى كو پيداكيا تواس نے فريادكى كه مجھے رشته دارى كے كاشنے والوں سے پناہ ديجئے۔

۲) سورہ کبقرہ اور سورہ آل عمران، قیامت کے روز دوبادلوں کی شکل میں آئیں گی یاالیے جیسے پر ندوں نے پر اباندھاہو۔جولوگ ان سور توں کی تلاوت کیا کرتے ہوں گے ان کی طرف سے وہ مدافعت کریں گی لیعنی ان کواللہ تعالی کے غضب سے چھڑانے کی کوشش کریں گی۔

۳) قیامت کے روز انسان کے اعمال آئیں گے۔ پہلے نماز، پھر صدقہ ، پھر روزہ۔

۴) معروف (نیکی) منکر (بدی) دو مخلوق ہوں گے جو قیامت کے دن لو گوں کے سامنے کھڑے کر دیئے جائیں گے۔معروف اپنے دوستوں کو جو نیکی کر چکے ہوں گے خوشنجری دے گا اور منکر اپنے دوستوں کو جو بدی کر چکے ہوں گے دور! دور! کچے گا اور وہ اس کے سوااور پچھے نہ کر سکیں گے کہ منکر کو چمٹ جائیں۔

۵) قیامت کے دن دنیا ایک برهیا کی شکل میں لائی جائے گی جس کی آ تکھیں نیلی اور

الرووشر ن مُجَدَّا اللهِ الْبَالِغَه عَلَى اللهِ الْبَالِغَة عَلَى اللهِ الْبَالِغَة عَلَى اللهِ الْبَالِغَة عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ

دار هيس بري بري اور صورت شكل نهايت بي مروه مو گا\_

۲) الله تعالی قیامت کے روز تمام دنوں کو اپنی اصلی حالت پر پیدا کرے گا۔ چنانچہ جمعے کا دن روش ہو گا۔

2) کیاتم دیکھتے ہوجو کچھ میں دیکھتا ہوں؟ میں تمہارے گھروں میں آپس میں لڑنے کے موقعے اس کثرت سے پیدا ہوتے دیکھ رہا ہوں جیسے بارش کی بوندیں پڑتی ہیں۔

۸) معراج کی حدیث • میں ہے کہ آپ مَالیّٰیْ کَا کَوچار نبریں دکھائی دیں، دوز مین کے اندر بہتی تھیں اور دو سطے کے اوپر، میں نے کہا جبریل! یہ کیا ہیں؟ اس نے کہا کہ جو ندیاں اندر بہت تھیں اور دو سطے کے اوپر، میں اور جو اوپر بہت رہی ہیں ان میں سے ایک نیل ہے اور دو سری فیرات۔

9) کسوف کی حدیث میں ہے کہ مجھے میرے اور قبلے کی دیوار کے پیج میں جنت اور دوزخ کی صورت دکھائی گئے۔ ظاہر ہے کہ آپ کے اور قبلے کی دیوار کے در میان اتنا تھوڑا فاصلہ تھا کہ جنت ودوزخ اپنے اصلی لمبائی چوڑائی کے ساتھ اس جگہ نہیں ساسکتیں۔

۱۰) ای مدیث میں ہے کہ آپ نے ہاتھ بڑھایا کہ جنت کے انگور کا ایک خوشہ لے لیں اور اس میں ہے کہ آپ منظ اللہ کے سبب پیچے ہٹ گئے اور اس کی گرمی کے سبب سے آپ کا سانس تیز ہو گیا۔

۱۱) آپنے دوزخ میں اس آ دمی کو دیکھا جو حاجیوں کی چیزیں چرایا کرتا تھااور اس عورت کو بھی دیکھا جسنے بلی کو ہاندھے رکھا یہاں تک کہ وہ بھو کوں مرگئی۔

۱۲) آپ مَثَاثِیْتُوَم نے جنت میں اس زنا کرانے والی عورت کو دیکھا جس نے پیاسے کتے کو نی پلایا تھا۔

۱۳) جنت کے گر د مکروہ چیزوں کی باڑلگائی گئے ہے اور جہنم کے گر دخواہشات پیدا کرنے والی چیزوں کی باڑلگائی گئے ہے۔

® یعنی وہ حدیث جس میں آمخصرت مُنافیظ کے معراج کا ذکر ہے۔ معراج سے مراد آمخصرت مُنافیظ کی روحانی دنیا کی سیر ہے۔ (مرتب)

82 المُوالْبُالِغَه المُوالْبُالِغَه اللهُ الْبُالِغَه اللهُ الْبُالِغَه اللهُ الْبُالِغَه اللهُ الْبُالِغَة اللهُ اللهُ الْبُالِغَة اللهُ الْبُالِغَة اللهُ الْبُالِغَة اللهُ اللهُ الْبُالِغَة اللهُ اللهُ

۱۴) فرمایا کہ کوئی مصیبت اترتی ہے تو دعااس سے کشتی کر کے اسے گرادیتی ہے لینی دعا مصیبت کو دفع کر دیتی ہے۔

1۵) فرمایا کہ اللہ تعالی نے عقل کو پیدا کیا تو فرمایا کہ سیدھامنہ کرکے کھڑی ہوجا۔ چنانچہ وہ سیدھا منہ کرکے کھڑی ہوجا۔ چنانچہ وہ اس طرح سیدھا منہ کرکے کھڑی ہو جا۔ چنانچہ وہ اس طرح کھڑی ہوگئ۔

۱۷) فرمایا کہ یہ دو کتابیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہیں۔ چنانچہ آپ مَثَالَّیْرِ اُ نے دونوں کتابیں لو گوں کود کھائیں کھروہ غائب ہو گئیں۔

ا) فرمایا کہ موت مینڈھے کی شکل میں لائی جائے گی اور جنت اور دوزخ کے در میان فرکار دی جائے گی۔

۱۸) قر آن تھیم میں بھی اللہ تعالی نے فرمایاہے کہ ہم نے مریم کی طرف روح کو بھیجا تو وہ اس کے سامنے ایک پورے انسان کی صورت میں گیا۔

۲۰) حدیث میں آتاہے کہ قبرستر ہاتھ طول اور ستر ہاتھ عرض کے برابر وسیع کر دی جائے گی یا آتی ننگ کر دی جائے گی کہ میت کی پہلیاں ایک دوسرے سے تکر اجائیں گی۔

٢١) فرشة قبريس ميت كے پاس آتے بيں اور اس سے يو چھتے بيں۔

۲۲) قبریس میت کاعمل ایک خاص شکل میس ظاہر ہو تاہے۔

۲۳) موت کے قریب فرشتے انسان کے پاس آتے ہیں اور ان کے ہاتھوں میں ریشم یا ٹاٹ ہو تاہے۔

۲۴) فرشتے میت کو قبر میں لوہے کے ہتھوڑوں سے مارتے ہیں اور وہ اسٹے زور سے چیختا ہے کہ مشرق اور مغرب میں اس کی آواز سنائی دیتی ہے۔



۲۵) کافرپراس کی قبر میں ۱۹۹ ژدھے مقرر کر دیئے جاتے ہیں جو اسے کا شخے اور ڈستے رہیں گے یہاں تک قیامت آ جائے۔

۲۲) فرمایا کہ جب میت کو قبر میں داخل کیا جاتا ہے تواسے ایسامحسوس ہوتا ہے گویا کہ سورج ڈوبنے کو ہے نماز پڑھنے دو۔

۲۷) احادیث میں کثرت سے آیا ہے کہ اللہ تعالی قیامت کے روز لوگوں کے لیے مختلف صور توں میں مجلی فرمائے گا۔

۲۸) یہ بھی دارد ہو چکا ہے کہ اللہ تعالیٰ انسان کے ساتھ بغیر کسی ترجمان کے باتیں رے گا۔

اسی طرح اور بہت سی روایتیں ہیں جن کی کثرت کی وجہ سے یہاں لانا ممکن نہیں۔ جو شخص ان احادیث پر نظر ڈالتا اور غور و فکر کرتا ہے اسے تین باتوں میں سے ایک نہ ایک کومانتا پڑتا ہے۔

### ظاہری معنی(۱)

وہ ان کے ظاہری معنے مان لے تو پھر اس قتم کے عالم (عالم مثال) کو ماننے پر، جس کا ہم فی نے ذکر کیاہے مجبور ہوجاتا ہے اور یہ وہ بات ہے جو حدیث کے عالموں کے قاعدے کے مطابق ہے۔ یعنی جب تک کسی حدیث کے ظاہری معنی کو عقل کے لحاظ سے ناممکن نہ سمجھیں اور اس کا کوئی حل تلاش کر سکیں اسے ظاہری معنوں ہی میں لیتے ہیں۔ سیوطی نے ایساہی لکھاہے اور ہم اس کے قائل ہیں۔

## فریب نظر (۲)

کوئی شخص یوں سمجھے کہ دیکھنے والے کو یہ چیزیں اس طرح نظر آئیں گی اور اس کی نگاہ کے سامنے ایسی شکل پیش ہوجائے گی۔اگر چہ اس کی حس (دیکھنے کی طاقت) کے باہر ان کا کوئی وجود نہیں ہوگا۔

- 84 اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَة

حضرت عبد الله بن مسعود و الله الله على الله آیت كاحل كه: يَوَمَ تَالِيَّ السَّمَاءُ بِدُخَانِ مُّبِينِ (دخان ۱۰) (جب آسان دهوئي كي شكل مين نكل آئ كا-)اى ك قريب قريب بتايا ہے اور فرمايا ہے كه اس زمانے ميں مكه والوں ميں اس قدر قحط پرا كه جب كوئى هخص كھر اموكر آسان كي طرف ديكھا تعاقوات بھوك كے سبب سے دهواں ساد كھائي ديتا تھا۔

ابن ما جشون اسے نقل کرتے ہیں کہ احادیث میں جو اکثر آتا ہے کہ اللہ تعالیٰ ایک جگہ سے دوسری جگہ جاتا نظر آئے گا اور محشر میں بھی کسی طرح نظر آئے گا بھی کسی طرح، اس سب کے معنے یہ ہیں کہ وہ اپنی مخلوق کی آ تکھوں میں تصرف کر دے گا جس سے انہیں ایسا دکھائی دے گا کہ گویااللہ تعالیٰ نیچ اتر آیا ہے، اس نے بخل فرمائی ہے اور وہ اپنی مخلوق کے ساتھ رازداری کی باتیں کر رہا ہے اور انہیں بلاواسطہ مخاطب فرمار ہائے۔ حالا نکہ اللہ تعالیٰ اپنی عظمت اور بزرگی پر اپنے اصل حال میں قائم ہوگا، اس میں کوئی فرق نہ آیا ہوگانہ اس نے جگہ بدلی ہوگی نہ شکل۔ یہ سب بچھ اس لیے ہوگا کہ لوگ سبحھ لیں کہ اللہ تعالیٰ ہر ایک چیز پر پوری پوری وری قدرت اور اختیار رکھتا ہے۔

#### استعاره (۳)

اس قسم کی احادیث کو کوئی اور معنی سجھنے کے لیے مثال قرار دیاجائے۔

جو شخص ان احادیث کو تیسرے در ہے میں لیتاہے یعنی ضرورت کے وقت اور معنی لینے کا قائل ہے ہم اسے اہل حق میں شار نہیں کرتے۔

## امام غزالي كي تصريح

امام غزالی قبر کے عذاب کامسکلہ بیان کرتے ہوئے یہ تینون با تیں صاف میان کرتے ہیں۔ چنانچہ ان کابیان بیرے:

"اس قتم کی احادیث کے ایک ظاہری معنی جو صحیح ہیں ان میں بھید کی باتیں ہیں جو ان

<sup>•</sup> حضرت عبدالله بن مسعود: ایک مشهور صحابی

ابن ماجشون: مالكي الممول ميس سے ايك براالمم

الرُوُوشِ مَ : مُجَدُّةُ اللهِ الْبَالِقَعِ اللهِ الْبَالِقِعِ اللهِ الْبَالِقِعِ اللهِ الْبَالِقِعِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ ا

لوگوں کو نظر آتی ہیں جن کے دل روش ہیں۔ اس لیے اگر کوئی شخص جو ان احادیث کا اصل مطلب نہ سمجھ سکے، وہ ان کا انکار نہ کرے بلکہ اسے ایمان کا کم سے کم درجہ لینی ایسی باتوں کو پچ مان لین، پیدا کرنے کی کوشش کرنی چاہیے۔ اگر کہاجائے کہ ہم کافر کو اس کی قبر میں ایک عرصے تک دیکھتے رہتے ہیں اور جو پچھ احادیث میں آیا۔ تو تک دیکھتے رہتے ہیں اور جو پچھ احادیث میں آیا۔ تو مشاہدے کے خلاف کوئی بات کیسے مان لیں؟ اس کا جو اب یہ ہے کہ اس قسم کی باتوں کو مانے کے تین درجے ہیں۔

(۱) جوسب سے ظاہر، صحح اور جھڑوں سے خالی ہے وہ تو یہ ہے کہ یہ مان لیاجائے کہ واقعی سانپ موجود ہیں اور وہ میت کوٹس رہے ہیں لیکن ہم انہیں نہیں دیکھ سکتے۔اس لیے کہ ہماری آئکھیں غیر مادی دنیا (عالم ملکوت) کی چیزیں دیکھنے کی طاقت نہیں رکھتیں اور آخرت کے متعلق جو ذکر آیا ہے اس کا تعلق غیر مادی دنیا (عالم ملکوت) ہی سے ہے۔ کیا تم دیکھتے نہیں کہ صحابہ جر ئیل کے آنے پر ایمان رکھتے تھے گروہ اسے دیکھ رہے ہیں۔ جو شخص جر ئیل کے آنے کابقین نہیں رکھتا اس کے لیے قبر کے مسئلے کی نسبت یہ زیادہ ضروری ہے کہ وہ و جی اور فرشتوں کے متعلق اپنا ایمان درست کرے۔ اگر تم اسے جائز سجھتے ہو کہ رسول اللہ مکالیے تیز کو دیکھ متعلق اپنا ایمان درست کرے۔ اگر تم اسے جائز سجھتے ہو کہ رسول اللہ مکالیے تیز کو دیکھ لیں جے دوسرے لوگ نہ دیکھ رہے ہوں تو میت کے حق میں یہ کیوں جائز قرار نہیں دستے کہ لیں جے دوسری و نیا کی اسانوں اور حیوانوں کی طرح نہیں ہیں اس لیے نظر نہ آتے ہوں کہ وہ دوسری و نیا کی چیز یں ہیں ج جیسے فرشتے اس دنیا کے انسانوں اور حیوانوں کی طرح نہیں ہیں اس لیے نظر نہ آتے ہوں کہ وہ دوسری و نیا کی جیز یں ہیں ج جیس ہیں۔ جو جی سانپ وہ ایک دوسرے حاسے ہیں ہاری دنیا کے سے نہیں ہیں۔ بلکہ ایک نئی جیس کے ہیں، وہ ایک دوسرے حاسے ہی سے دکھائی دے سکتے ہیں جو عام طور پر ہم میں نہیں جیس خیس نہیں۔ بیاجاتا۔

(۲) سوئے ہوئے آدمی کا تصور کرو۔وہ کبھی خواب میں دیکھتاہے کہ اسے سانپ ڈس رہا ہے۔ اس سے اسے سانپ ڈس رہا ہے۔ اس سے اسے تکلیف ہوتی ہے، یہاں تک کہ مجھی کبھی وہ چنے اٹھتا ہے اور اس کی پیشانی پر پسینہ آجا تاہے، بلکہ وہ بڑے زور سے اپنی جگہ سے الل جا تاہے، وہ یہ سب پچھے اپنے اندر دیکھ رہا ہے اور اس سے ویسے بی تکلیف اٹھا تاہے جیسے جاگئے کی حالت میں اٹھا تاہے، حالا نکہ ہم اس کے ارد گر دکوئی سانپ نہیں یا تے۔ لیکن وہ سمجھتاہے کہ سانپ یقیناً موجو دہے اور جب عذاب

- 86 الدُوسُر ت: حُجَّةِ اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَة اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْبَالِغَة اللهُ اللهُ

حقیقت میں اس تکلیف سے مراد ہے جو سانپ کے ڈسنے سے پید اہوتی ہے توخواہ سانپ خارج میں موجود ہویاانسان کے مخیل میں اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

(۳) یہ ظاہر ہے کہ اصل میں سانپ کی ذات سے کوئی درد وغیر ہ پیدا نہیں ہوتا۔ بلکہ تکلیف دینے والی وہ چیز ہے جے ہم سانپ کا زہر کہتے ہیں۔ پھر زہر بھی اپنی جگہ درد نہیں ہے بلکہ درد سے مراد تکلیف کا وہ احساس ہے جو زہر سے پیدا ہوتا ہے۔ اب فرض کرو کہ درد کا ایسا بی اللہ درد سے مراد تکلیف کا وہ احسان بی احساس بغیر زہر کے پیدا ہوجائے تو تکلیف پورے معنوں میں محسوس ہوگی اور اسے سانپ کے ڈسنے ہی کی طرف منسوب کیا جائے گا۔ کیو نکہ اس تکلیف کی اس وقت تک پوری طرح سمجھ نہیں آسکتی جب تک اسے اس سبب کی طرف منسوب نہ کیا جائے جو اسے عام طور پر پیدا کر تا ہے۔ (مثلاً مٹھاس کا ذائقہ کسی میٹھی چیز کی طرف منسوب کے بغیر سمجھ میں آبی نہیں سکتا اور گلاب کی سی خوشہو سو تکھتے ہی گلاب کا تصور آ جانا طبعی چیز ہے) اسی طرح انسان کے اندر جو مہلک صفتیں اور عاد تیں پیدا ہوجاتی ہیں وہی موت کے وقت ایڈ ااور تکلیف دینے والی بین جاتی ہیں اوران کا درد سانپ و غیر کے ڈسنے کے مشابہ ہو تا ہے گو اصل میں سانپ وہاں موجو د نہیں ہو تا ہے گو اصل میں سانپ وہاں موجو د نہیں ہوتا۔ "

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com



#### تيسراباب

# ملاءاعل

# تین قسم کی مخلوق

جن بستيول ميس علم اور حركت يائى جاتى ہے وہ تين قتم كى مانى جاتى بين:

ا) كثيف مادے سے زیادہ تعلق رکھنے والی ہتایاں۔ جیسے انسان اور حیوان۔

۲) اس کثیف ادے سے زیادہ لطیف ادے سے تعلق رکھنے والی چیزیں، اس قسم کے مادے کو آگ (نار) کے لفظ سے ظاہر کیا جاتا ہے۔ نارسے پیدا ہونے والی چیز وں میں سے جنات ہیں۔

۳) نہایت لطیف ما دے سے پیدا ہونے والی مخلوق۔ انہیں فرشتے کہتے ہیں اور لطیف مادے کونور کہاجا تاہے۔

## تخلی اور عرش

اس تمام کا نتات کی مرکزی قوت جہاں سے تمام حادثات (Events) ظاہر ہوتے ہیں اور جہاں ہر چیز لوٹ کر جاتی ہے وہ مجلی اعظم کادوسر ادر جہ ہے جو شخص اکبر کے قلب یعنی عرش پر قائم ہے۔ عرش کو ساری مخلو قات کے لیے ایک محیط تصور کر لیجئے۔ مجلی اعظم کا تعلق اس کے سب حصول کے ساتھ ہے۔ اس لیے کہاجا تا ہے کہ فاستوی علی العرش ( مجلی عرش پر بر ابر ہو گئی یعنی عرش کا کوئی حصہ اور کوئی جز مجلی کے اثر سے باہر نہ رہا)

اگرچہ عرش کے بعض حصوں کو دو سرے حصوں پر برتری حاصل ہے بعنی مجلی کا اثر ان پر زیادہ ہے لیکن ہم یہ حصے معین نہیں کر سکتے۔اس متاز جگہ سے زمین کی طرف بے انتہا نور کی لہریں آرہی ہیں۔اگر کوئی ہتی عرش کے اس خاص حصے کے پاس پہنچ جائے تو وہ مجلی اعظم کو

- 88 النَّهُ النَّا النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالِكُ النَّا النَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِكُ النّلِي النَّالِكُ النَّالِي النَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِكُ اللَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِكُ اللَّالِكُ الْ

واضح طور پردیکھ سکتی ہے۔اس موقع کو خاص کرنے میں ہمارا مطلب یہ ہے کہ انسانی جماعت (نوع) کو اللہ تعالی سے جو تعلق ہے فقط اس نقطے پر بحث کی جائے۔ یعنی اس نقطے پر جہاں سے نوع انسانی پر اللہ تعالی کا فیض برس رہاہے۔باتی تمام عالم کے تعلقات کو اتناہی سمجھیں گے جتنا ہمارے مسکلے سے تعلق ہوگا۔

## انسان اكبر

اب فرض بیجے کہ عرش کے نیچ بھی اس نورانی جگہ کے قریب تمام انسانوں کی انسانیت کا ایک مجسمہ موجود ہے۔ اسے صوفیوں کی اصطلاح میں انسان اکبر یاامام نوع انسانی کہتے ہیں۔
اس انسان اکبر کے دل ودماغ پر مجلی اعظم کی ایک مجلی پڑتی ہے۔انسانی نوع کا اس انسان اکبر کے ساتھ ایسا تعلق ہے کہ اس کے بغیر وہ اپنی زندگی بسر کرہی نہیں سکتی۔ اس طرح سے حیوانوں کی ہر ایک نوع کا ایک امام وہاں موجود ہے اور ہر ایک نوع کے ہر ایک فر دکا اپنے اسانے اسانی سے ساتھ تعلق ہے۔ وہ سے دمین کے ساتھ تعلق ہے۔ ورید تعلق ایک فتم کی کشش کے ذریعے سے تعلق ہے۔

انسانی نوع کے اندرونی اجزایعنی افراد میں تعلق پیدا کرنے والی بھی یہی قوت ہے۔ پھر انسان اکبر کے وجو د کے اندر ہر قسم کی قوت کے الگ الگ مر کز ہیں۔ ہر ایک مر کز کا دوسرے مرکز کے ساتھ تعلق قائم رکھنا بھی اسی قوت کا کام ہے۔ انسان اصغریعنی عام انسانی فرد (Microcosm) کے اندر جو قوت کام کر ہی ہے وہ یہی ملکی قوت ہے جس کے ذریعے سے اس کا اینے امام "انسان اکبر"کے ساتھ تعلق ہے۔

اب ایک انسانی فرد کو لیجئے۔اس کے اندر حواس (Senses)ہیں، عقلی قوت (Reason) ہے، تخیل (Imagination) ہے وغیر ہوغیر ہیہ تمام ان فر شتوں یانورانی قوتوں کے نمونے ہیں جو انسان اکبر کے اندر کام کررہی ہیں۔

## حظيرة القدس اور ملاءاعلل

اس مر کزمیں جہال انسان اکبر اور باقی حیوانوں کے امام نوع درجہ بدرجہ اس کے آگے موجود ہیں وہال فرشتوں کی مرکزی جماعت کی سبسے بڑی قوت بھی موجود ہے۔ مجلی اعظم

ے انسانی نوع کے اتصال (ملنے) کا قبلہ یہی مقام ہے۔انسان کی ساری توجہ اسی نقطے پر گئی ہوئی ہے انسانی نوع کے دریعے سے جلی اعظم کو پیچانا جاتا ہے۔ اس موقع یا مقام کا نام حظیرة القدس (Sanctorum Per magnum) ہے۔ یہاں فرشتے موجو د ہیں اور بڑے بڑے انسانوں انسانوں کی روحیں وہاں پہنچ جاتی ہیں۔ یہ تمام جماعت جس میں فرشتے اور بڑے بڑے انسانوں کی روحیں شامل ہیں ملاء علی (Populous Sanctus) کہلاتی ہے۔ان سب کا قبلہ مجلی اعظم ہے جو انسان اکر کے قلب پر بڑر ہی ہے۔

ملاءاعلیٰ کی تین قسمیں

ملاءاعلیٰ کے فرشتوں کی تین قسمیں ہیں۔

ا)۔ حاملین عرش

یعنی وہ جنہوں نے عرش کوسہاراہواہے۔

۲) ـ حافين حول العرش

یعنی عرش کے گرد چکر کاٹنے والے۔

س)\_عليين

جیسے سورج کااثرز مین پر پہنچتاہے اور دھوپ کی شکل میں ظاہر ہو تاہے اور ایک خاص قتم کی زندگی پیدا کر تاہے،عالم مثال کے جس کلڑے میں علیین کانور اس طرح برس رہاہواس کانام جنت ہے۔

انسان کی ترقی

جنت کی حدسے آگے لیعنی جہاں سے آگے علیمین کا نور نہیں جاتا، وہاں تک انسان اپنی کوشش سے پنچناچاہے تواسے بڑی محنت چاہیے۔ لیکن مجلی اعظم کی کشش خود بخود انسان کواس کی قابلیت کے مطابق اپنی طرف کھنچے گی۔

٠٠٠ عَبَيْنَ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَاللهِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَاللهِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَاللَّهِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَاللَّهِ اللهُ الْبَالِغَةِ اللهُ الْبَالِغَةِ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ الْبَالِغَةِ اللَّهُ الْبَالِغَةِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَةِ اللَّهُ الْبَالِغَةِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَةِ اللَّهُ الْبَالِغَةِ وَاللَّهُ الْبَالِغَةِ وَاللَّهُ الْبَالِغَةِ فَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

انسان کی محنت اسے جہاں تک پہنچا سکتی ہے وہ یہ حدہے کہ انسان حظیر ۃ القدس کار کن (ممبر) بن جائے۔

## جہنم کیاہے؟

انسان کے دل ود ماغ میں جو علم اور جذبات موجو دہیں وہ اپنی فطرت پر صیحے ہوں تو ان کی طبعی خواہش ہے کہ خطیر ۃ القد س کے حصہ علیین لعنی جنت میں پہنچ کر آرام کر ہے۔ اگر کوئی انسان نشے کی بدمستی میں اپنی انسانی ضرور توں کو جمع نہ کرے اور جنت میں جانے کی ۃ ابلیت کھو بیٹے تو جس وقت اس کا خمار موت کے بعد اترے گاوہ اپنے اندرسے درد اور تکلیف محسوس بیٹے تو جس وقت اس کا خمار موت کے بعد اترے گاوہ اپنے اندر رسے درد اور تکلیف محسوس کرے گا۔ ادھرسے خطیر ۃ القد س کی طرف جہنچ کا شوق بیدار ہو گا۔ اس لیے وہ اپنے آپ سے نفرت کرے گا کہ میں کیوں چھے رہ گیا؟ اب جس آدمی کا یہ در دزیا دہ بڑھا ہو اہو گا اسے ایسا معلوم ہو گا کہ گویا ہر چیز کھانے کو آر ہی ہے۔ یہی جہنم ہے۔ اس میں انسان اپنی غلطیوں کی سز ا جھگتے گا اور پھر رفتہ رفتہ صاف ہو کر ایک زمانے کے بعد حظیر ۃ القد س کی طرف رُت کرے گا۔

## دوزخے سے ترقی کس طرح ہو گی؟

اس کا علم ہمیں کم دیا گیاہے اس لیے کہ اس دنیا میں اس کا سجھنا تقریباً ناممکن ہے اور جنت سے اوپر حظیر ة القدس کی جو ترقی ہے وہ بھی صاف طور پر بتائی نہیں گئی۔

حظیرۃ القدس کے باہر دوسرے درجے کے فرشتے ہیں۔ان فرشتوں کے پھرکی قسم کے طبقات ہیں۔ہماری زمین کے قریب فرشتوں کاجوطقہ ہے وہ یوں سجھنا چاہیے کہ ساتواں طبقہ ہے اور یہاں پہنچ کر فرشتوں کاسلسلہ ختم ہو جاتا ہے۔

اس سے نیچے تیسرے درجے کے فرشتے اور جنات کام کرتے ہیں۔

دوزخ میں جو قوتیں کام کررہی ہیں وہ اور ہی طرح کی ہیں۔انسان، جنوں اور فرشتوں کے برابرتر قی کرسکتاہے یہاں تک کہ اول درجے کے فرشتوں تک پہنچ جاتا ہے۔

جنت کی تمام چیزیں دنیاوی ناموں سے بتائی گئی ہیں جیسے پانی، دودھ، شہد، میوہ وغیرہ۔ گر یہ اس لیے کیا گیاہے کہ ان چیز وں کو ہمارے ذہن کے قریب لانے کا اور کوئی ذریعہ نہیں تھا۔



صلصاة على صفوان فا ذافزع من قلوبهم قالوا ما ذاقال ربكم؟ قالوا الحق وهو العلى الكبير-

لینی جب اللہ تعالیٰ آسمان میں کوئی تھم دیتاہے تو فرشتے اپنے پر پھڑ پھڑاتے ہیں، جو گویا تسلیم کرنے کی نشانی ہے، اس سے الی آ واز پیدا ہوتی ہے جیسی زنجیر پھر پر کھینچنے سے۔ پھر جب ان کے دلوں سے وہ بوجھ ہلکا ہو جاتا ہے تو نیچ کے فرشتے او پر والے بڑے فرشتے او لیے بین کہ کیا تھم دیا گیا ہے؟ تو او پر والے فرشتے کہتے ہیں کہ جو تھم بھی دیا گیا ہے وہ بچ ہے اور اللہ تعالیٰ بہت بلند اور بڑا ہے اور اس کے بعد وہ تفصیل بتادیے ہیں۔ ایک روایت میں ہے کہ:

اذاقض امرا سبح حملة العرش ثم يسبح اهل السماء الذين يلونهم حتى يبلخ التسبيح اهل هذه السماء الدنياثم قال الذين يلون حلمة العرش لحملة العرش ماذا قال ربكم فيخبرونهم ماذا قال فيستخبر بعض اهل السموات بعضاحتى يبلغ الخبراهل هذه السماء

اینی جب الله تعالی کوئی نیا تھم دیتا ہے تو وہ فرشتے جوعرش کو تھا ہے ہوئے ہیں سجان الله کہتے ہیں پھر ان سے ملے ہوئے آسان والے فرشتے سجان الله کہتے ہیں یہاں تک کہ زمین کے قریب کے قریب کے قریب کے قریب کے قریب کے قریب کے فرشتے حاملین عرش کے قریب کے فرشتے حاملین عرش سے پوچھتے ہیں کہ الله تعالی نے کیا فرمایا ہے؟ تو وہ انہیں بات بنادیتے ہیں، اسی طرح نیجے دنیا کے آسان تک بات پہنے جاتی ہے۔

### آ محضرت مَلَا لِيُعَالِمُ الكِ اور روايت مِن فرماتے إلى كه:

ان قبت من الليل فتوضأت وصليت ما قدرلى فنعست في صلاق حتى استثقلت فاذا انا بري تبارك و تعالى في احسن صورة فقال يا محبد! قلت لبيك رب! قال فيم يختصم البلاء الاعلى؟ قلت لا ادرى قالها ثلاثا قال في أيته وضع كفه من كتفيّ حتى وجدت برد انا مله بين ثدى فتجلى لى كشيّ وعرفت فقال يا محبد! قلت لبيك يارب! قال فيم يغتصم البلاء الاعلى قلت في الكفارات قال وما هن قلت مشى الاقدا مرالى الجباعات والجلوس فى البسا جد بعد الصلواة والسباخ الوضوء حين الكريهات قال ثم فيم قلت فى الدرجات قال وماهن؟ قلت اطعام ولين الكلام والصلوة بالليل والناس ينام -

الزووشرى: مُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَه اللهِ الْبَالِغَه اللهِ الْبَالِغَه اللهِ الْبَالِغَه اللهِ الْبَالِغَه اللهِ الْبَالِغَة اللهِ الْبَالِغَة اللهِ الْبَالِغَة اللهِ الْبَالِغَة اللهِ الْبَالِغَة اللهِ المُلْمِلْ اللهِ اللهِ الهِ اللهِ المِلْمِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ المِلْمُلِمُ اللهِ الل

ورنہ اصل میں وہ عالم مثال کے اوپر کے طبقوں کی نوعیت کی ہیں۔ اُس عالم کی نعتیں اِس عالم کی چیز وں سے فقط ناموں میں مشابہ ہیں ورنہ اصل میں بہت ہی بلند درجے کی چیزیں ہیں۔

## ملاءاعلیٰ کاذ کر قرآن میں

### الله تعالیٰ فرما تاہے:

الَّذِيْتُنَ يَحْمِلُونَ الْعُرْشُ وَمَنْ حَوْلَه يُسَيِّحُوْنَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغُفِهُونَ لِلَّذِيْتُنَ يَابُوا وَ التَّبِعُوٰ اسَبِيْلَكَ لِلَّذِيْتُ الْمَنُوا رَبِّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْء دَّحْمَة وَعِلْمَا فَاغْفِي لِلَّذِيْتُنَ تَابُوا وَ التَّبِعُوٰ اسَبِيْلَكَ وَقِهِمُ عَذَابِ الْجَحِيْمِ ۞ رَبَّنَا وَادْخِلْهُمْ جَنْتِ عَدْنِ ۞ الَّتِي وَعَدْتُهُمُ وَمَنْ صَلَحَ مِنُ الْمَنْفِهُمُ وَ الْمَعْلِيْمُ ۞ وَقِهِمُ السَّيِّاتِ وَمَنْ تَقِ السَّيِّاتِ وَمَنْ تَقِ السَّيِّاتِ وَمَنْ تَقِ السَّيِّاتِ وَمَنْ تَقِ السَّيِّاتِ يَوْمَ بِنِهُ وَهُو الْمَاكِمُ وَالْفَوْلُ الْعَظِيمُ ۞

ترجمہ: وہ فرشۃ جوعرش کو تھاہے ہوئے ہیں اور وہ جواس کے گرداگر دہیں (یعنی حافین حول العرش) وہ سب اللہ کو حمد اور تشہیے سے یاد کرتے ہیں اور اللہ کا حکم مانے کے لیے ہر دم اپنے آپ کو تیار کھتے ہیں اور ایمان والے لوگوں کے لیے بخشش کی دعائیں مانگتے ہوئے کہتے ہیں کہ اے ہمارے پر وردگار! تیری رحمت اور تیر اعلم ہر ایک چیز پر حادی ہے ، اللی ان لوگوں کو جو تیری طرف متوجہ ہوئے اور تیرے راستے پر چلنے لگے ان کی غلطیاں بخش دے اور انہیں دوزخ کے عذاب سے بچا۔ اے ہمارے پر وردگار! انہیں ان باغوں میں داخل کر جن میں وہ ہمیشہ رہیں جن کا تو نے ان سے وعدہ فرمایا ہے اور ان کے ساتھ ان کے شائستہ باپ داداکو، ہویوں کو، اور پول کو، خوال اور دانائی اور پچوں کو بھی انہی ہمیشگی کے باغوں میں داخل کر ، تو بہت عزت دینے والا اور دانائی اور پچوں کو بھی انہی ہمیشگی کے باغوں میں داخل کر ، تو بہت عزت دینے والا اور دانائی گیا سی بیتے والا اور دانائی سے نیج دالا ہے۔ کم سے کم یہ کہ انہیں تکلیف سے بیا۔ واقعی اس روز جو تکلیف سے نیج کیا اس پر تیری برای ہی رحمت ہے اور رہی ہوری کا میابی ہے۔

## احادیث میں ملاءاعلیٰ کا ذکر

آ تحضرت مَا النَّيْظِ فرماتے بين كه:

اذاقض الله تعالى الامرفي السباء ضربت البلائكة باجنحتها خضعانا لقوله كانه

web: www.hikmatequran.org email:hikmatequran@gmail.com



( ترجمہ: ایک روز میں کچھ رات گئے اٹھا، وضو کیااو جس قدر موقع مجھے میسر آیامیں نے نماز یڑھی۔ پھر نماز ہی میں مجھے او نکھ آگئی یہاں تک کہ میر ادماغ بھاری ہو گیا۔ ناگاہ دیکھا کہ میر ایرودر گارنہایت اچھی شکل میں میرے سامنے ہے۔ مجھ سے فرمایا کہ اے محمہ! میں نے عرض کیا اے پرورد گار! میں حاضر ہوں۔فرمایا ملاء اعلیٰ کس بات پر بحث کررہے ہیں؟ میں نے عرض کیا کہ میں نہیں جانتا۔اللہ تعالی نے یہی بات تین د فعہ فرمائی اور میں نے تینوں د فعہ یہی جواب دیا۔ پھر میں نے دیکھا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی مجھیلی میرے دونوں شانوں کے در میان رکھ دی۔ یہاں تک کہ اس کی انگلیوں کی ٹھنڈک میر ہے سینے میں محسوس ہونے گئی۔اب مجھے پرسب چیزیں روش ہو گئیں اور میں سب کچھ سمجھ گیا۔ اب پھر اللہ تعالیٰ نے بکارااے محمد! میں نے عرض کیالبیک ( حاضر ہوں) او چھاملاء اعلی کس بات پر بحث کررہے ہیں؟ میں نے عرض کیا کہ کفارات پر بحث ہورہی ہے۔ فرمایا کفارے کیا چز ہیں؟ میں نے عرض کیاجماعت کی طرف بیدل چل کرجانا، نماز کے بعد مسجد میں بیٹھنااور تکلیف کے باوجو دوضو کرنا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا اور کس بات پر بحث ہور ہی ہے؟ میں نے عرض کیا، درجے حاصل کرنے کی چیز وں پر۔ فرمایاوہ کیاہیں؟ میں نے عرض کیا کہ بلا شرط کھانا کھلانا (یعنی مسکین اور محتاج ہونے کی شرط نہ ہو بلکہ ہر ایک کو عام اجازت ہو۔اس لیے کہ بعض غیر توالے لوگ مختاجوں کے زمرے میں آناپیند نہیں کرتے) اور ہر ایک انسان سے نرم بات کر نااور راتوں کو ایسے وقتوں میں نماز یر هناجب لوگ سوئے ہوئے ہوں۔

لینی قوت والے انسان کے لیے بڑے کاموں سے ملاء اعلیٰ میں پہنچنا آسان ہوجا تاہے گر جو انسان قدرتی طور پر کمزور ہیں کیونکہ قدرت کی طرف سے انہیں پوراسامان نہیں ملاان کے لئے ملاء اعلیٰ میں پہنچنے میں کونسی چیزیں کام دیں گے ؟اس مسئلے کو ملاء اعلیٰ حل نہیں کر سکتے۔اس لئے ملاء اعلیٰ میں پہنچنے میں کونسی چیوٹے معلوم ہوتے ہیں اگر انہیں پابندی کے ساتھ کیا جائے تو کافی محنت کرنی پڑتی ہے گر ان کاموں میں کوئی ظاہری شان وشوکت نہیں ہے اس لیے کمزور انسانوں کے لیے یہ پابندی بھی بڑا در جہ پیدا کر دیتی ہے جو جہا داور دو سرے اعلیٰ کام طاقتور انسانوں کے لیے پیدا کر دیتے ہیں۔جو شخص اس طرح معجد وں میں جاتا ہے اور نماز پڑھنے کے انسانوں کے لیے پیدا کر دیتے ہیں۔جو شخص اس طرح معجد وں میں جاتا ہے اور نماز پڑھنے کے انسانوں کے لیے پیدا کر دیتے ہیں۔جو شخص اس طرح معجد وں میں جاتا ہے اور نماز پڑھنے کے انسانوں کے لیے پیدا کر دیتے ہیں۔جو شخص اس طرح معجد وں میں جاتا ہے اور نماز پڑھنے کے انسانوں کے لیے پیدا کر دیتے ہیں۔جو شخص اس طرح معجد وں میں جاتا ہے اور نماز پڑھنے کے انسانوں کے لیے پیدا کر دیتے ہیں۔جو شخص اس طرح معجد وں میں جاتا ہے اور نماز پڑھنے کے انسانوں کے لیے پیدا کر دیتے ہیں۔ جو شخص اس طرح معجد وں میں جاتا ہے اور نماز پڑھنے کے انسانوں کے لیے پیدا کر دیتے ہیں۔ جو شخص اس طرح معجد وں میں جاتا ہے اور نماز پڑھی کا مسلم کی معلوم کی معلوم کی کر اسانوں کے لیے پیدا کر دیتے ہیں۔جو شخص اس طرح معجد کی معلوم کی کر دیتے ہیں۔

بعد تمام شغل جھوڑ کر وہاں پچھ دیر بیٹھتا ہے۔ وہاں بیٹھ کر آنے جانے والوں کو قر آن وغیر ہیں سکھائے گایادین کی کوئی اور بات بتائے گا۔ ایسے کام بڑی محنت والے کاموں سے کوئی کم در جہ خبیں رکھتے۔ لیکن یہ باتیں فرشتے طے خبیں کر سکتے اس لیے بخلی اعظم نے آخمضرت منا الیہ کام لیا۔ آپ نے حظیر ۃ القد س میں پہنچنے کے لیے طاقت والے لوگ جو بڑے بڑے اجتماعی کام کرتے ہیں ان کے مقابلے میں کمزوروں کے لیے کون سے کام معین کیے ؟ وہ محتاجوں اجتماعی کام کرتے ہیں ان کے مقابلے میں کمزوروں کے لیے کون سے کام معین کیے ؟ وہ محتاجوں کو کھانا کھانا، نرم بات کر نااور سونے کے وقت نماز پڑھناہیں۔ ایک طرف توان میں سوسائٹی کو جمع کرنے کی قوت ہے، دو سری طرف ان سے اللہ سے سیدھا تعلق پیداہو تا ہے۔ ان کاموں پر جمع کرنے کی قوت ہے، دو سری طرف ان سے اللہ سے سیدھا تعلق پیداہو تا ہے۔ ان کاموں پر میں شار ہو گا۔ یہ بھی آنحضرت میں اللہ علیہ وسلم کے سواکوئی فرشتہ نہیں بتا سکتا تھا۔

### آنحضرت مَلَّالَيْنَا مُرمات بين كه:

انالله اذاحبّ عبداً دعاجبرئيل فقال انا احب فلاناً فاحبه قال فيحبه جبرئيل ثم ينادى في السباء فيقول ان الله يحب فلانا فاحبو لافيحبه اهل السباء ثم يوضع له القبول في الارض واذا ابغض عبداً دعا جبرئيل فيقول ان ابغض فلانا فابغضه قال فيبغضه جبرئيل ثمينا دى اهل السباء ان الله يبغض فلانا فابغضونه ثميوضع له البغضاء في الارض ــ ثميوضع له البغضاء في الارض ــ ثميوضع له البغضاء في الارض ــ

ترجمہ: جب اللہ تعالیٰ کسی بندے سے پیار کر تاہ و تو جر کیل کو بلاکر اس سے کہتاہے کہ میں فلاں شخص کو پیار کر تاہوں تو بھی اسے پیار کر چنا نچہ جبر اکیل بھی اس سے پیار کرنے لگتاہے پھر آسانوں میں منادی ہو جاتی ہے کہ فلاں شخص کو اللہ تعالیٰ پیار کرتاہے تم سب بھی اسے پیار کرو چنانچہ تمام آسانوں والے اس سے پیار کرنے لگتے ہیں پھر زمین پر اسے مقبول عام بنادیا جاتا ہے۔ ایسے ہی جب اللہ تعالیٰ کسی شخص کو پیند نہیں کر تاتو بھی پیند نہیں کر تاتو جم ناپند کر جانے گئے جبر کیل اسے ناپند کر فرما تاہم سب بھی اس شخص کو ناپند کرو۔ پھر وہ سب فرشتے اسے ناپند کر فرما تا تم سب بھی اس شخص کو ناپند کرو۔ پھر وہ سب فرشتے اسے ناپند کرنے لگتے ہیں۔ اس کے بعد زمین میں اس کے ناپند کی حالت پیداکر دی جاتی ہے۔

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com



آ محضرت مَثَالَيْنَا فِي فرمات بين كه:

"البلائكة يصلون على احد كم مادام في مجلس الذى صلى فيه يقولون اللهم ارحمه اللهم اغفى له اللهم تبعليه مالم يوذفيه مالم يحدث فيه -"

(ترجمہ جب تم نماز پڑھتے ہواوراس کے بعداس مجلس میں بیٹے رہتے ہو تو فرشتے تمہارے لئے دعاکرتے رہتے ہو تو فرشتے تمہارے لئے دعاکرتے رہتے ہیں۔اور کہتے ہیں کہ یااللہ اس پر رحم کر،اسے بخش دے،اس کی توبہ قبول فرما۔جب تک تم وضو نہیں توڑتے اس وقت تک یہی حالت قائم رہتی ہے۔

### نيزآب فرماتين كه:

مامن يوم يصبح العبا دفيه الاوملكان ينزلان فيقول احدهما اللهم اعط منفقا خلفا ويقول الآخي اللهم اعط مبسكاتلفاً

(ترجمہ: ہر روز جب انسان صبح کے وقت اٹھتے ہیں دو فرشتے آسان سے اترتے ہیں۔ ایک کہتاہے کہ اللہ! اچھی جگہ خرج کرنے والوں کو اور دے اور دوسر اکہتاہے اے اللہ! نقتہ کوروک رکھنے والے کو ہلاکت دے۔

(یعنی روپیہ دست بدست چلنے کے لیے پیدا کیا گیا ہے اسے خزانہ بنانا اور رو کناجر م ہے۔ پہ ضروری نہیں کہ انسان مفت میں دولت لٹا تا پھر ہے بلکہ تجارت کر ہے۔ روپیہ کمائے تواس پر بھی رحمت ہو گی۔ اس لیے کہ اس سے ہزاروں آ دمیوں کی روزی کھل جائے گی۔اگروہ روپیہ بند کر دیتا ہے توفر شتے اس فعل کو ناپسند کرتے ہیں اس کے لیے بد دعا کرتے ہیں۔ کیونکہ اس طرح سے بہت سے لوگوں کی روزی رک جاتی ہے۔)

## فرشة اوران كاكام

واضح رہے کہ شرعی علموں میں بیہ بات کثرت سے بتائی گئے ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے بندوں کی ایک خاص فتم پیدا کی ہے۔ وہ بزرگ فرشتے ہیں جو اللہ کے حضور میں قریب رہتے ہیں۔ ان کی طبیعت میں شائشگی پیدا کرے اور اس کے طبیعت میں شائشگی پیدا کرے اور اسے مہذب بنالے اور سوسائٹی کو شائستہ بنانے کی کوشش کرے اس کے لیے ہمیشہ دعا کرتے رہتے ہیں۔ ان کی دعاکام کرنے والوں پر بہت سی برکتوں کے نازل ہونے کا سبب بنتی ہے۔ وہ ہر

اس آدمی پر جو اللہ تعالیٰ کی نا فرمانی کرے اوسوسائی بگاڑنے کی کوشش کرے لعنت کرتے رہے ہیں۔ ان کی لعنت سے سب سے پہلے تواس آدمی کے دل میں حسرت اور ندامت پیداہوتی ہے۔ لیکن اگر وہ اشخ ہی پر اپنے آپ کونہ سنجالے اور برے کاموں میں لگارے تو پھر وہ فرشتے ملاء سافل (نچلے درجے کے فرشتوں) کے دلوں میں بیبات ڈال دیتے ہیں کہ اس برے آدمی سے بغض اور دھمنی رکھیں اور اس کی دنیا کی زندگی میں، عام قانون کے اندر جس قدر ہوسکے، اس قدر جس تدر ہوسکے موت سے اس کے بدن کا پر دہ ہا کا ہو جا تا ہے، اس وقت جس قدر تکلیف دے سکتے ہیں دیں۔

یہ فرشتے اللہ اوراس کے بندوں کے در میان پیغام پہنچانے کاکام بھی کرتے ہیں لیخی اللہ کے عکم اس کے بندوں تک اور بندوں کے کاموں کا خلاصہ (رپوٹ) اللہ تعالیٰ تک پہنچاتے ہیں۔ یہ فرشتے انسانوں کے دلوں میں نیک کام کرنے کے خطرات (کسی کام کے کرنے کا جوہاکا ہلکاساخیال پیدا ہو تا ہے اسے خطرہ کہتے ہیں، یہ خطرات مل کر جب پختہ ہو جاتے ہیں توارادہ بن جاتے ہیں) پیدا ہونے کا کسی نہ کسی طرح سبب بنتے ہیں ( یعنی جسے روشنی دیکھنے سے خاص قسم کے خطرات دل میں گزرتے ہیں اور سمندراور کھلامیدان اور طرح کے خطرات پیدا کر تاہے۔ کے خطرات دل میں گزرتے ہیں اور سمندراور کھلامیدان اور طرح کے خطرات پیدا کر تاہے۔ کے خطرات پیدا ہوتے ہیں تو انسانوں کی طبیعتوں میں اچھے کام کرنے کے خطرات پیدا ہوتے ہیں تو انسانوں کی طبیعتوں میں اچھے کام کرنے کے خطرات پیدا ہوتے ہیں۔ ان فرشتوں کے کام اور اثر کا نمونہ کسی بڑے کر نظر آتا ہے۔ جب وہ اپنی توجہ انسان کے قلب (دل) پر ڈالٹ ہے تو اس میں وہ خیال پیدا ہو جاتا ہے جو وہ توجہ دینے والا پیدا کرنا جا ہتا ہے)

فرشتون كااجتاع

ملاءاعلى

یہ فرشتے آپس میں جمع ہوتے ہیں، لیکن کہاں اور کیسے؟ اس کی کیفیت ہم بیان نہیں کرسکتے۔ البتہ جہال اور جیسے اللہ چاہتا ہے وہ جمع ہوتے ہیں۔ اس اجتماع کے لحاظ سے انہیں تین نام دیئے جاتے ہیں۔

ا)\_رفيق الاعلىٰ



۲)۔ندی الاعلیٰ

٣)\_ملاءالاعلى

انسانوں میں سے بزرگ لو گوں کی روحوں کو بھی ان میں شامل ہونے کاموقعہ ملتاہے اور وہ بھی ان فرشتوں کے کاموں میں شریک ہو جاتے ہیں۔ جیسے اللہ تعالیٰ فرما تاہے: یَالَیَّتُهَاالنَّقْسُ الْمُطْمَبِنَّةُ ﴿ ارْجِينَ إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ﴿ فَادُخُلِي فَيْعِلِدِينُ ﴿ وَادْخُلِي جَنَّقَ أَ ﴿ الْفَجر ۳۷ تا ۳۰) اے اطمینان والی روح! تو راضی اور خوش ہو کر اپنے رب کی طرف متوجہ ہو پھر میرے بندوں میں داخل ہو جااور میرے بہشت میں آ جا۔

(اس آیت میں "میرے بندوں میں داخل ہوجا" میں جو اشارہ ہے وہ انہی بندوں کی طرف ہے جو حظیرة القدس اور ملاءِ اعلیٰ میں داخل ہو جاتے ہیں )

آ محضرت مَلَّالِيُّنِظُ فرماتے ہیں کہ میں نے جعفر بن الی طالب (علی رہائٹۂ کے بھائی) کو دیکھا کہ (فرشتہ بن کر)دو سرے فرشتوں کے ساتھ جنت میں اڑا پھر تاہے۔اس وقت اس کے دو پر تھے۔

# الله کے تھم پہلے کہاں نازل ہوتے ہیں؟

یہ بھی یادر کھنا چاہئے کہ ملاءاعلیٰ وہ جگہ ہے جہاں اللہ تعالیٰ کے حکم پہلے نازل ہوتے ہیں اور وہیں ہر ایک جماعت کی ڈلوٹی مقرر ہوتی ہے۔ چنانچہ اس آیت میں کہ فیٹھالیفُم یُ کُلُّ اُمْرِ حَکِیْم (ہر ایک حکمت کاکام اس رات لیخی لیلة القدر میں تقسیم ہو جاتا ہے) اس طرف اشارہ ہے۔

یہ بھی یادر کھنا چاہئے کہ یہی وہ جگہ ہے جہاں انسانی سوسائٹی کے لئے اللہ کا قانون ایک درج تک مقرر ہو تاہے۔

ملاءاعلی کی تین قشمیں ہیں۔

ا)\_نورانی فرشتے

۲) ـ مثالی فرشتے

۳)\_انسانی روحیس

ا) نورانی فرشتے

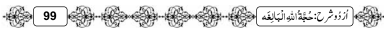
پہلی قشم ان فرشتوں کی ہے جن کی نسبت اللہ تعالیٰ کے علم میں مقرر ہے کہ جن اصول پر یہ ساری کا ئنات پیدا کی گئی ہے ان کے مجموعی تقاضے کے مطابق اچھانظام ان کے بغیر چل ہی نہیں سکتا۔ یعنی اس نظام کے چلانے کے لئے ان فرشتوں کا وجو د ضروری ہے۔ یہ نور سے پیدا کئے گئے ہیں۔ یہ ویسائی نور ہے جیسے حضرت موسی عالیما نے آگ دیکھی تھی جس میں انہوں نے اللہ تعالیٰ کی آواز سنی تھی۔ان نورانی جسموں میں اللہ تعالیٰ نے بہت بزرگ روحیں داخل کردی ہیں۔

### ٢) مثالي فرشت

عالم مثال میں عناصر کے لطیف بخارات جمع ہونے اور ان کے ترکیب پانے سے ایساجسم بن جاتاہے جس سے اعلیٰ روح کام لے سکتی ہے۔ وہ روح حیوانی خصلتوں کو اپنے سے دور تھینکتی ہے۔(یعنی یہ فرشتے پہلی قسم کے فرشتوں کے زیادہ قریب ہیں اور ان سے تعلق رکھتے ہیں۔ کیکن چو نکہ ان کی ساخت میں مادی ملاوٹ بھی ہے اس لئے بیر انسانوں کے ساتھ بھی ایک قسم کا تعلق رکھ سکتے ہیں۔انسان کا دماغ اور ذہن ان فرشتوں سے اثر لے سکتا ہے۔نورانی فرشتے اس قسم کا واسطہ نہیں بن سکتے۔ یہ گویا مادے اور غیر مادے کے چھیمیں واسطہ ہیں۔ جیسے انسان کی دماغی قوتیں انسان کے مادی جسم اور ذہن کی غیر مادی قوتوں کے در میان واسطہ ہیں۔ورنہ غیر مادی قوتیں مادی دماغ سے کام نہیں لے سکتیں۔وہاس واسطے کے ذریعے سے دماغ سے کام لیتی ہیں۔ایسے ہی نورانی فرشتے مادی انسان کے ساتھ براہ راست تعلق قائم نہیں کرسکتے اور نہ وہ نظام ان تک پہنچا سکتے ہیں جو نوع انسان کی ترقی کے لئے ضروری ہے )

### ۳) انسانی روحیں

تیسری قشم میں وہ انسانی روحیں داخل ہیں جو اتنی صاف ہوتی ہیں کہ ملاءاعلیٰ سے علم لے سکتی ہیں۔انہوں نے ایسے اچھے کام کئے جن کی وجہ سے وہ ملاء اعلیٰ کی بات سجھنے کے قابل ہو گئے اور جب موت نے ان کا مادی ڈھانچہ ان سے الگ کر دیا تو وہ سیدھے ملاء اعلیٰ سے جاملے اورانہی کی جماعت میں گئے جانے لگے۔



## ملاءاعلیٰ کے کام

ملاء اعلیٰ کاپہلاکام یہ ہے کہ وہ اپنے پیداکر نے والے کی طرف الی گہری توجہ سے لولگائے رکھیں کہ دوسری چیز کی طرف توجہ کرنے سے وہ خیال ذرہ بھر بھی کم نہ ہو سکے۔ یہی مطلب ہے اس آیت کا کہ: یُسَیِّحُوٰنَ بِحَدْنِ دَبِیّهِمْ وَ یُوْمِنُونَ بِهِ (موسنے) یعنی وہ اپنے پرورد گارکی پاکیزگی بیان کرتے ہیں اور ہر دم اس کی اطاعت اور فرمانبر داری میں گے رہتے ہیں۔

دوسر اکام یہ ہے کہ کائنات میں یا انسانیت میں جو اچھانظام پیدا ہو سکتا ہے اس کی خوبی بھانپ جائیں اور اگر کہیں غلط نظام پیدا ہو گیا ہو تو اس کی خرابی اور برائی دل سے محسوس کریں۔
ان کا اس طرح سجھنا اللہ تعالیٰ کی رحمت کا دروازہ کھولئے کا ذریعہ بن جا تا ہے۔ یہی قر آن کی اس آیت کا مطلب ہے: وَیَسْتَغُفِیُ وَنَ لِلَّذِیْنَ المَنْوُا (موسن سے) (جو لوگ اللہ تعالیٰ کے احکام مانے کے لئے تیار ہوجاتے ہیں ان کی غلطیوں کے لئے اللہ سے بخشش مانگتے ہیں۔)

### حظيرة القدس

ان میں سے بڑے بڑے فرشتے اور بڑے انسانوں کی روحیں جمع ہوتی ہیں تو ان کے نور
آپس میں مل کر ایک چیز بن جاتے ہیں اور یہ اس روح کے پاس ہو تاہے جس کی تحریف میں
آخضرت مُالیّٰ فِرَاتے ہیں کہ اس کے بہت سے منہ اور زبا نیں ہیں۔ (یہی وہ وجو دہے جسے
ہم" انسان اکبر" یا" امام نوعِ انسان" کہتے ہیں)۔ نوروں کے اس اجتماع کا نام حظیرة القدس
ہے۔

بعض او قات الیابو تاہے کہ انسانوں کی جماعتوں کی بہت بڑی بڑی فلطیوں کی وجہ سے انسان کی معاشی زندگی اور اخروی زندگی (مرنے کے بعد کی زندگی جس کے لئے انسان اس دنیا میں تیاری کر تاہے) کے سلسلے میں نہایت خوفناک مصیبت اور تبائی پیدا کرنے والے حالات بھی جوجاتے ہیں۔ حظیرة القدس میں جمع ہونے والے فرشتے اور روحیں اس تبائی اور مصیبت سے بچنے کا ایک طریق سوچے ہیں اور سب کا اس پر انفاق ہو جا تاہے کہ یہ طریقہ انسانوں تک پہنچایاجائے۔ اس کام کے لئے وہ انسان چناجا تاہے جو اس زمانے میں سب انسانوں میں سے زیادہ پاکھی اور اسے عمل میں لانے کے قابل پاکیزوروح کامالک ہو (کیونکہ وہی یہ پیام قبول کرنے، سجھنے اور اسے عمل میں لانے کے قابل

المنافعة الله النبالغة النبالغة الله النبالغة النبالغة

ہوتا ہے) پھراس کی بات کو لوگوں میں پھیلانے اور چلانے کے لئے لوگوں کو مدودی جائے۔

اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اس زمانے میں جو انسان اس قسم کے البامات قبول کرنے کی طاقت رکھتے ہیں ان کے دلوں میں البام آنے شروع ہوجاتے ہیں کہ اس آدمی کی پیروی کریں۔ اس طرح وہ آیک جماعت بن جاتے ہیں جو انسانیت کی خدمت کے لئے نمونے کے طور پر پیدا کی جاتی ہے۔ ان کے اس اتفاق کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ جن باقوں میں اس قوم کی بھلائی اور بہتری سوپی جاتی ہے وہ اس پاکیزہ روح والے انسان کے دل میں کبھی تو و حی کے ذریعے ہے، کبھی خواب کی حالت میں اور کبھی فیبی آواز کی شکل میں ڈالی جاتی ہیں۔ اس اتفاق کا نتیجہ یہ بھی ہوتا ہے کہ ملاءاعلیٰ کے فرشتے اس پاکیزہ انسان کو دکھائی دیتے ہیں۔ اس سے روبر وبات کرتے ہیں۔

اور اسی اتفاق کا نتیجہ ہوتا ہے کہ اس انسان کے دوستوں اور حامیوں کی مدد کی جاتی ہے اور انہیں ہر اچھے کام کرنے کی طاقت مل جاتی ہیں جو خود انہیں تکلیف دیں۔ دنیا میں نبوت کے پیدا لی جاتی ہے اور وہ ایسے کام کرنے لگ جاتے ہیں جو خود انہیں تکلیف دیں۔ دنیا میں نبوت کے پیدا لی جاتے ہیں جو خود انہیں تکلیف دیں۔ دنیا میں نبوت کے پیدا ہونے کے جاتے قاعد سے ہیں یہ ان کے لئے بنیادی قاعدہ ہے۔

# روح القدس کی مدد کیاہے؟

ملاء اعلیٰ کا اتفاق اور اتحاد جس کسی بات پر جاری رہے تواس طرح جو لگا تار مدد کسی انسان کو ملتی رہتی ہے، اس کا نام روح القدس کی تائید ہو تا ہے۔ اس کی وجہ سے الی بر کتیں ظاہر ہوتی ہیں جن سے لوگ عام حالات میں واقف نہیں ہوتے۔ انہیں معجز ات کہتے ہیں۔

## ملاءسافل کے فرشتے

ملاءاعلیٰ کے نورانی فرشتوں سے دوسرے درجے پراللہ تعالی نے الی روحیں پیدا کی ہیں جن کے بدن لطیف مادی بخارات کے اعتدال مزاج سے پیدا ہوتے ہیں۔ لیکن یہ پہلے درج کے (نورانی) فرشتوں کے مرتبے کے نہیں ہوتے۔ ان کا حال یہ ہے کہ یہ اپنی طرف سے پچھ نہیں سوچتے بلکہ اوپر سے علم یعنی تھم آنے کا انتظار کرتے رہتے ہیں۔ وہ اتنی ہی بات لے سکتے ہیں جتی ان میں سمجھ ہواور جتنی اوپر کے فرشتے انہیں سمجھا سکیں۔ پھر جو نہی انہیں کوئی بات ہیں جتی ان میں سمجھ ہواور جتنی اوپر کے فرشتے انہیں سمجھائی جاتے ہیں اور اس میں پوری طاقت سمجھائی جاتی ہیں جو حیث اسے پورا کرنے کے پیچھے لگ جاتے ہیں اور اس میں پوری طاقت صرف کردیتے ہیں جیسے پرندے اپنی طبعی خواہش سے کام کرتے ہیں اور یہ طبعی الہام ان کی



طبیعت بن جاتا ہے ای طرح یہ فرشتے مشین پرزوں کی طرح کام کرتے ہیں۔وہ اپنے کسی ذاتی افع یا نقصان کو سامنے رکھ کر کام نہیں کرتے۔فقط وہی بات عمل میں لاتے ہیں جس کا انہیں او پر کے فرشتوں کی طرف سے الہام ہو تا ہے۔ یعنی ان کے دل میں ڈالی جاتی ہے۔ یہ فرشتے انسانوں اور حیوانوں کے دلوں میں "خطرات" ( ملکے ملکے ارادے) پیدا کرتے ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہو تا ہے کہ او پر کے فرشتوں کو انسانی اجتماع (سوسائٹی) میں جو کام پورا کرنا ہو تا ہے اس کے دلوں میں پیدا ہو جاتے ہیں۔

یہ نیلے درجے کے فرشتے بعض چیزوں کی حرکتیں تبدیل کرنے میں بھی اپنا اثر ڈالتے ہیں۔ جیسے کسی آدمی نے کوئی پتھر لڑھکا یااور فرشتے نے اپنااثر ڈالا تووہ اتنی دور تک لڑھکتا چلاجا تا ہے جتنی دورتک عام طور پرنہ جاتا۔ اسی طرح جب کوئی شخص مثلاً مچھلی پکڑنے کے لیے اپناجال یانی میں ڈالٹاہے توان فرشتوں کی فوجیں ان محچلیوں کی طرف متوجہ ہو جاتی ہیں۔وہ کسی محچلی کے دل میں بیہ خیال ڈالتے ہیں کہ آگے بڑھے اور جال میں چلی جائے اور کسی کے دل میں بیہ خیال ڈالتے ہیں کہ بھاگ جائے۔وہ حال کی رسی کو سکیڑتے کسی کو ڈھیلا کر دیتے ہیں۔ مگر وہ یہ نہیں جانتے کہ وہ ایساکیوں کررہے ہیں۔ وہ توفقط اوپر کے فرشتوں کی "تحریک" کے مطابق کام كرتے ہيں۔ يامثلاً كسى موقع پر دوجهاعتوں ميں الزائي ہوجاتی ہے توب فرشتے وہاں پہنچ كرموقع کے مناسب ایک جماعت کے دلوں میں تو بہادری ، ثابت قدمی اور غلیے کی صورتیں پیدا کر دیتے ہیں۔ چنانچہ غلبہ حاصل کرنے کے طریقے ان کے دلوں میں ڈالتے ہیں۔ پتھر وغیرہ تھینکنے میں ان کی مدد کرتے ہیں وغیرہ و غیرہ اور دوسری جماعت کے دلوں میں کمزوری اور بزدلی کے خیالات پیدا کر دیتے ہیں تا کہ وہ نیتجہ فکے جو اللہ تعالی نکالناچا ہتاہے۔ لینی وہ جماعت غالب آئے جو اللہ تعالی کی حکمت کے مطابق غالب آنی چاہئے۔ اس طرح اس کے اسباب پیدا كرديئ جاتے ہيں۔ تبھى ايساہو تاہے كه انہيں الہام ہو تاہے كه فلال شخص كو تكليف پہنچاؤيا آرام اور راحت پہنچاو تو یہ فرشتے اس بارے میں اپنی طرف سے پوری پوری کوشش کرتے ہیں۔ یہ ملاءسافل کے فرشتے کہلاتے ہیں۔

## شيطانی قوتیں

ملاء سافل (نچلے درج کے فرشتوں) کے مقابلے میں ایسی جماعتیں ہیں جن کی طبیعتوں

المُوارِّ مَن المُعَالِقِينَ اللهُ الْبَالِغَي اللهُ الْبَالِغَي اللهُ الْبَالِغَي اللهُ الْبَالِغَي

میں ہلکا پن اور بے چینی بھری ہوئی ہے۔وہ ایسے خیالات کے مالک ہوتے ہیں جو نیکی کے بالکل برخلاف ہوتے ہیں لینی اچھے نظام سے ککر اتے ہیں۔ ان روحوں کے جسم تاریک بخارات کی سڑاند سے پیدا ہوتے ہیں۔ یہ شیاطین کہلاتے ہیں۔ ملاء سافل کے فرشتے جو کام کرتے ہیں یہ شیاطین ہمیشہ انہیں بگاڑنے میں لگے رہتے ہیں۔ (یہ تیسرے درجے کی مخلوق کا، جنہیں جنات کہتے ہیں، ناقص حصہ ہیں)۔

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com



### چوتھاباب

# الله تعالى كا قانون ياسنت الله

اس میں شک نہیں کہ اللہ تعالی کے بعض کام ایسے ہیں کہ جب تک بعض قوتیں، جواس کا کتات میں پیدا کی گئ ہیں اللہ تعالی کے وہ کام عمل میں نہیں آتے (یعنی کا کتات کی فطرت میں علت و معلول کا جو سلسلہ رکھاہے وہ اپنا عمل کر تاہے اور اللہ تعالی اس کی رعایت رکھ کر کام کر تاہے ) اس مسئلے پر نقلی شہادت بھی موجود ہے اور عقلی بھی۔

## نقلی شہاد تیں

چنانچہ آنحضرت مَنَّا لَیُکُمُ اُماتے ہیں کہ اللہ تعالی نے آدم عَلَیْمِاً کو ایک مٹھی مٹی سے پیدا کیا جو اس نے زمین کے ہر ایک حصے سے جمع کی تھی۔ یہی وجہ ہے کہ آدم کی اولاداس مٹی کے موافق مختف رنگوں کی پیدا ہوتی ہے۔ کوئی ان میں سے سرخ، کوئی سفید، کوئی سیاہ، کوئی ان کے در میان ہوتا ہے۔ ایسے ہی اس مٹی کا اثر ان کے اخلاق پر پڑا۔ کوئی نرم مزاج ہے، کوئی سخت، کوئی بدباطن، کوئی صاف دل۔

## عقلی شہاد تیں

کون شخص ہے جواس حقیقت سے انکار کر سکتا ہے کہ ایک انسان کامار نا تکوار کی ضرب یا زہر کے کھانے کی طرف منسوب ہوتا ہے اور غلے اور درخت، نیج بونے کے بعد پیدا ہوتے ہیں۔ اسی طرح جب تک انسان میں کسی کام کے کرنے کا "نج" نہ ہواسے شرعی حکموں کے ماننے کا ذمہ دار نہیں تھہر ایا جاتا اور اسے یہ نہیں کہا جاتا کہ یوں کر واور یوں نہ کرو۔ جس کام کرنے کی طاقت فطرت نے اس میں رکھی ہوئی ہے فقط اس کے مطابق جزادی جاتی ہے۔ یہ قوتیں کئی قشم کی ہیں۔

ا) عناصر کی خاصیتیں اور ان کی طبیعتیں۔

المُورِ اللهُ المُه المُ

۲) ہر ایک جاندار بلکہ ہر ایک بے جان جنس مثلاً لوہا، سونا وغیرہ کی ایک خاص شکل وصورت، رنگت اوروزن مخصوص ہے۔اس شکل کواس کی جنس کی صورت نوعیہ (Generic Form) میں جو جنس کی صورت نوعیہ (Generic Form) میں جو خاصیتیں رکھی ہیں ان کے مطابق ہی اسے عملوں کی جزاملتی ہے۔

۳) زمین پرکسی چیز کے پیدا ہونے سے پہلے عالم مثال میں اس چیز کا جو وجود ہو تا ہے۔ اس کا اثر۔

4) ملاء اعلیٰ کی دعائیں۔جووہ پوری ہمت سے اس شخص کے لئے مانگتے ہیں جس نے اپنے آپ کوشائستہ بنالیا ہو، یالوگوں میں شائستگی پھیلانے کی کوشش کر رہا ہو، یاجو شخص سوسائٹی میں اچھانظام جاری کرنے کی کوشش کا مخالف ہواس کے حق میں ملاء اعلیٰ کی بدرعائیں۔اس سے بھی کسی شخص یا جماعت کے عملوں کی جزامر تب ہوتی ہیں۔

۵) بنی آدم کے لئے کسی قانون کا معین ہو جانا اور اس کے ماتحت کسی کام کاضروری اور کسی کا معین ہو جانا۔ کیونکہ یہ قانون اور اس کے ماتحت حلال و حرام کا تعین بھی اس قانون کے مانے والوں کے لئے اچھے پھل اور نہ مانے والوں کے لیے برے پھل پید اکرنے کا سبب بتا ہے۔

۲) کسی امر کے متعلق اللہ تعالیٰ کا فیصلہ۔جب اس فیصلے کو جاری کرناہو تاہے تو یہ فیصلہ چاہتا ہے کہ فلال بات بھی پیداہواس لئے کہ اللہ کی سنت یا قانون کے مطابق وہ دوسری چیزاس فیصلے کے ساتھ لازم ہوتی ہے کیونکہ خدا تعالیٰ کے نزدیک بیہ مناسب نہیں کہ مختلف باتوں میں علت اور معلول کا جو سلسلہ قائم کیا گیاہے اسے توڑ دیاجائے۔

## اسباب مين مكر اور حكمت الهي

جن اسباب سے عام قانون قدرت کے مطابق اللہ تعالیٰ کا فیصلہ بنتا ہے اگر وہ آپس میں گرا جاکیں اور سب کا نقاضا ایک وقت میں پورانہ کیا جاسکے تو حکمت کا تقاضا یہ ہوگا کہ جو چیز مصلحت عامہ کے زیادہ قریب ہو اسے مقدم رکھا جائے اور اسے عمل میں لایا جائے۔ باتی باتوں کو چھوڑ دیا جائے۔ مصلحت عامہ کے مطابق سب سے زیادہ مناسب چیز کو ترجیح دینے کے قاعدے کا نام میزان ہے۔ چنانچہ ایک حدیث میں آتا ہے کہ آمخضرت مُنَّالَیْکُومُ فرماتے ہیں کہ "اللہ کے ہاتھ

الرُوُوشِ حَ: خُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَى الْمُعَالِمُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَى الْمُعَالِمُ اللهِ الْمَالِغَةِ عَلَى اللهِ الْمَالِغَةِ عَلَى اللهِ الْمُعَالِمُ اللهِ ا

میں میزان ہے۔وہ ایک پلڑے کو اونچا کرتاہے اور دوسرے کو نیچا کرتاہے۔" اس کانام "شان" جھی ہے۔ جیسے قرآن میں آتاہے کہ: کُلُّ يَعْمِدُونِ شَانِ (الرحمٰن ۲۹) (الله ہرنی شان میں ہے۔)

ترجیح دینے کے بھی بہت تا قاعد ہے ہیں۔ بھی اس طرح دی جاتی ہے کہ جو زیادہ طاقتور
قوت ہوئی اسے آگے کرلیا۔ بھی دو قوتوں ہیں سے زیادہ نفع اور فائدہ دینے والی قوت کو مقدم
کرلیا، خواہ وہ کمزور بی کیوں نہ ہو۔ جہال مصلحت ِ خلق اور مصلحت تدبیر ہیں اختلاف ہو وہال
مصلحت کو تدبیر پر ترجیح دی جاتی ہے۔ اسی طرح اور بہت سی صور تیں ہیں۔ ہم اگرچہ ان سب
اسباب کو نہیں جانے جو اس کا نئات میں کام کررہے ہیں اور نہ یہ جانے ہیں کہ جو چیز وجو د میں
میں نکرائی تو کس سبب کو کس طرح ترجیح دی جائے۔ گر اتناظر ورجانے ہیں کہ جو چیز وجو د میں
میں نکرائی تو کس سبب کو کس طرح ترجیح دی جائے۔ گر اتناظر ورجانے ہیں کہ جو چیز وجو د میں
میں نگرائی تو کس سبب کو کس طرح ترجیح دی جائے۔ گر اتناظر ورجانے ہیں کہ جو چیز وجو د میں
میں خرور تربی تا ہے جو گاوہ
ان ہمت سی مشکلوں کو جو نظام قدرت اللی سی جو شخص ان مسلوں کو اس طرح سوچ گاوہ
کی ضر ورت نہ پڑے گی کہ فلاں چیز قدرت اللی سے ہوگئی گو اس کا کوئی سبب نہیں ہے۔ اس
طرح کی باتوں سے حکیموں سے جو ایک قسم کی جنگ میں جاتی ہے ، وہ نہ ہوگی۔)

اب سوال ہے ہے کہ ساروں اور سیاروں کی شکلوں میں ان کے آپس میں کسی خاص شکل میں واقع ہونے سے بھی کوئی سبب پید اہوتے ہیں جن سے اللہ تعالیٰ کام لیتا ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ آسانی اجرام کا ایک اثر تواس قسم کا ہے جیسے موسموں کا بدلنا۔ کبھی سر دی کا آنا، کبھی گری کا اور دن رات کا چھوٹا بڑا ہونا جس کا تعلق سورج اور زمین کی پوزیش سے ہے یا سمندر میں مدوجزر کا آنا جس کا تعلق زیادہ تر چاند کی پوزیش سے ہے۔ چنانچہ ایک حدیث میں آتا ہے کہ جب ٹریافکل آتی ہے تو چھلوں سے آفت دور ہوجاتی ہے۔ مطلب ہے ہے کہ قانون قدرت اس طرح واقع ہوا ہے۔ لیکن انسان کے فقیریا امیر ہونے میں، کسی اجتماع انسانی میں قط پڑنے یا فراخی ہونے اور اسی قسم کے دوسرے انسانی اجتماع کے حادثات کو ستاروں کی حالتوں سے کوئی فراخی ہونے اور اسی قسم کے دوسرے انسانی اجتماع کے حادثات کو ستاروں کی حالتوں سے کوئی تعلق نہیں جے شریعت تسلیم کرتی ہو۔ بلکہ رسول کریم سکاٹی ہے اس قسم کی باتوں پر گہراغور کرنے سے منع فرمادیا ہے۔ چنانچہ روایت میں آتا ہے: من اقتبس شعبة من النجوم اقتب کہوئی حصہ میں حاصل کرتا ہے وہ گونیا جادو کا ایک حصہ حاصل کرتا ہے وہ گونیا جادو کا ایک حصہ حاصل کرتا ہے وہ گونیا جسے توبڑی سختی سے منع کر دیا گیا ہے کہ بارش اس کے ہوئی

کہ فلاں ستارہ نکلاتھا(لیتی اسلام اس تصور سے روکتا ہے کہ بارش وغیرہ طبعی حوادث کوستاروں سے منسوب کیا جائے۔ لیکن اس کا مطلب یہ بھی نہیں ہے کہ شریعت اسلامیہ ستاروں کی ان خاصیتوں کی نفی کرتی ہے جن سے ہمارے کرہ ہوا کی تبدیلی کی وجہ سے بعض حادثات واقع ہوتے ہیں۔ جیسے سورج کے داغوں کے اثر سے نباتات کے نشوو نما پر اثر پڑتا ہے یا سورج کے اثر سے نباتات کے نشوو نما پر اثر پڑتا ہے یا سورج کے اثر سے نباتات کے نشوو نما پر اثر پڑتا ہے یا سورج کے اثر سے نباتات کے نشوو نما پر اثر پڑتا ہے یا سورج کے اثر سے ہمارے کرہ ہوا کے مقاطیسی اور برتی مجموعے پر اثر پڑتا ہے اور اس کا اثر انسانوں اور حیوانوں کی عام صحت پر پڑتا ہے) چنانچہ نبی اکرم مُثالِیْکِم کیا نہیں اگر پڑتا ہے۔ (کا بمن نے کہ خبر وں سے مر ادوہ خبریں جو کہتے ہیں کہ وہ جنوں کے ذریعے حاصل کر کے پہنچاتے ہیں) اس کی خبر وں سے مر ادوہ خبریں جو کہتے ہیں کہوہ وجنوں کے ذریعے حاصل کر کے پہنچاتے ہیں) اس کی تشر تے ہوں کی کہ فرشتے فضاء کا کنات میں نیچے اترتے ہیں تو جو فیصلہ ملاءاعلیٰ میں ہوچکاہوتا کی تشر تے ہوں کی کہ فرشتے فضاء کا کنات میں نیچے اترتے ہیں تو جو فیصلہ ملاءاعلیٰ میں ہوچکاہوتا ہے اس کا آپس میں ذکر کرتے ہیں۔ اب جو جنات اور شیاطین اس فضاتک پہنچ جاتے ہیں وہ وہاں سے یہ باتیں چوری چوری من لیتے ہیں اور وہی کامنوں کو آکر بتاد سے ہیں۔ پھر وہ ان کے ساتھ سو جھوٹ ملالیتے ہیں۔

الله تعالی قرآن علیم میں فرماتاہے کہ: آیگھا الّذِینَ امَنُوَّا كَالَّذِیْنَ كَفَرُوْا كَالَّذِیْنَ كَفَرُوْا وَقَالُوَا وَمَا فُتِلُوَا كَالَّذِیْنَ كَفَرُوْا وَقَالُوْا وَمِا فُتِلُوا (ال عران ١٥٦) لِاخْوَانِهِمْ اِذَا خَرَبُوْا فِي اَلْاَدْ مِن اَوْ كَالُوْا عِنْدَنَا مَا مَاتُوْا وَمَا فُتِلُوا (ال عران ١٥٦) (اے مسلمانو! تم كافروں كى طرح مت بن جائوجو اپنے بھائيوں ہے، جبوہ سفر كے لئے تكانا چاہيں يا جنگ ميں جارہے ہوں، كہتے ہيں كہ اگر يہ ہمارے پاس رہتے تو نہ مرتے نہ قتل ہوتے) گوياسفر اور جنگ كے لئے تكلنے كوان كى موت سے كوئى تعلق نہيں ہے۔

آ محضرت مَنَّ الْفَيْمُ فرماتے ہیں کہ تم میں سے کسی کواس کا عمل جنت میں نہیں لے جائے گا۔ حالا نکہ عملوں ہی کے سبب سے انسان جنت میں جاتا ہے۔ لیکن یہاں عمل کی تاثیر کا انکار نہیں ہے بلکہ انکاراس چیز کامے کہ اجر دینے والے خدا کو بھول کر انسان سیدھالینے عملوں ہی کو سبب مان بیٹے۔

آنحضرت مَنَّالِيَّا فَيْ ايك هُخْص سے جوطىيب تقافرماياكہ: انهاانت دفيق والطييب هوالله (أو جمارا بى ساتھى ہے شفادينے والاطبيب تو اللہ بى ہے) گوياطبيب كوطبيب ماننے سے انكار كرديا گيا ہے، اس كامطلب يہ نہيں ہے كہ وہ اصل ميں طبيب نہيں ہے يادواؤں كا استعال نہيں جات، بلكہ فقط يہ مطلب ہے كہ وہ شفاحاصل كرنے ميں سيدها سب نہيں ہے بلكہ صرف ايك ذريعہ ہے۔

ww.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com



## بإنجوال باب

# روح کی حقیقت

انسانی روح" انسان اکبر" کاعکس ہوتی ہے جو حظیرۃ القدس میں موجود ہے۔ یہ عکس سب سے پہلے عالم مثال میں پیدا ہوتا ہے۔ اس میں ان سب چیزوں کا نمونہ آجاتا ہے جو" انسانِ اکبر" سے تعلق رکھتی ہیں۔ اس کے علاوہ حظیرہ القدس کے فرشتوں کی روحانی طاقت کا بھی پر تو آجاتا ہے۔ ستاروں اور سیاروں کی جوحالتیں کا کنات پر اثر ڈالتی ہیں ان کا عکس بھی موجود ہوتا ہے اور سب سے بڑھ کریہ کہ" انسانِ اکبر"کے دل پر جو مجلی اللی پڑتی ہے اس کا بھی عکس آجاتا ہے چاہے وہ چھوٹا ماہی کیوں نہ ہو۔ گر آتا ضرور ہے۔

جب "انسانِ اکبر" کی روح کا عکس عالم مثال کے تختے (کاغذ) پر بیٹے جاتا ہے اسے "ملکوتی روح" کہاتا ہے۔ پھر جسمانی دنیا میں انسانی بدن کے ذریعے ایک لطیف ہوا تیار کی جاتی ہے جواس ملکوتی روح کے لئے "سواری" (مطیہ) بن سکتی ہے۔ وہ ہوا جو جسمانیت کا خلاصہ ہوتی ہے اور ملکوتی روح کا "جسم" یا" سواری" بنتی ہے اسے "روح حیوانی" کہا جاتا ہے۔ یہ "روح حیوانی" نہ ملکوتی روح" کے ساتھ پوری پوری مطابقت رکھتی ہے نہ جسم انسانی کے ساتھ ۔ بلکہ بالکل تیسری چیز ہوتی ہے۔ اسے نسمہ بھی کہا جاتا ہے اور ملکوتی روح کا دوسرانام نفس ناطقہ بھی ہے۔ جس طرح" روح حیوانی "ملکوتی روح کا حوالی روح کا گھوڑا یا جس طرح" روح حیوانی شکلوتی روح کی سواری ہے اسی طرح انسانی جسم حیوانی روح کا گھوڑا یا سواری ہے۔ جسد یا جسم سے علیحدہ ہونے کے بعد روح حیوانی اپنی ہستی کو محفوظ رکھ سکتی ہے۔ سواری ہے۔ جسد یا جسم سے علیحدہ ہونے کے بعد روح حیوانی اپنی ہستی کو محفوظ رکھ سکتی ہے۔ اس کی اندرونی طاقتوں کی ترتی اور ان کے نتیجوں کانام ہمارے اعمال کی جزایا سزار کھا گیا ہے۔

# کیا ہمیں روح کاعلم کم دیا گیاہے؟

قرآن حكيم مل آتا ہے كه: وَيَسْعُلُونَكَ عَنِ الرُّوْحِ \* قُلِ الرُّوْحُ مِنْ اَمْدِرَةِ وَمَا آوَتِيْتُمْ مِّنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيْلًا ﴿ بْنَ اسرائيل ٨٥) ( تَجْمِ سے دوح كے متعلق دريافت كرتے ہيں۔ان سے كہد

دو کہ روح خدا کے علم کی ایک چیز ہے اور جمہیں اس کے علم میں سے بہت تھوڑا حصہ دیا گیا ہے۔ اس آیت کو حضرت عبد اللہ بن مسعود نے وَمَ آاتُوْمِنَ الْعِلْمِ الَّا قَلِيْلًا بھی پڑھا ہے۔ اس صورت میں اس کے معنی ہوئے کہ انہیں لینی پوچنے والے (یہودیوں) کو روحانی علم کا بہت تھوڑا حصہ دیا گیا ہے۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ "تھوڑا علم" دیئے جانے کا خطاب یہودیوں سے ہے جنہوں نے روح کی حقیقت پوچھی تھی۔ اس سے یہ نہیں سجھناچا ہے کہ آخضرت منگا اللہ ہے کہ مورچ کی حقیقت کا علم نہیں ہو سکتا جسے عام طور پر خیال کیا جاتا ہے۔ بات یہ ہے کہ جو چیز شریعت بیان نہ کرے اس کی نسبت یہ نہیں کہا جاسکتا کہ وہ بات کسی کی سجھ میں آئی نہیں سکتی۔ ہاں یہ ممکن ہے کہ عام لوگ اسے نہ سجھ سکتے ہوں اس لئے اس کے بیان سے خامو شی اختیار کی گئی ہو۔ لیکن خاص لوگ وں کو اس کا علم ہو سکتا ہے۔

### روح عامیانه نقطه نگاهسے

جب انسان روح کی حقیقت پر غور کرنے بیٹھتا ہے توجو بات اسے سب سے پہلے معلوم ہوتی ہے وہ زندہ ہوتی ہے وہ زندہ ہے اس میں روح رہتی ہے وہ زندہ ہے اور جب روح اس سے الگ ہو جاتی ہے تووہ مر جاتا ہے۔

## روح کی حقیقت

اس کے بعد زیادہ غور کیاجائے تو معلوم ہوتا ہے کہ انسان کے بدن میں قلب کے ذریعے سے ایک لطیف بخار پید اہوتا ہے جس میں بدن کی تمام خلطوں (Humour)کا خلاصہ آجاتا ہے۔ اس میں محسوس کرنے اور طبنے جلنے کی طاقت بھی ہوتی ہے اور بدن کے اندر جو تو تیں تدبیر کرتی ہیں انہیں بھی بی بخار سنجال سکتا ہے۔ اطباء لپنی کتابوں میں اسی روح کاذکر کیا کرتے ہیں۔ طبی تجربے سے بھی بیہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ انسان کے کاموں پر اس بخار کے لطیف یا کثیف ہونے کابڑا اثر ہوتا ہے۔ ایسے بی انسان کے بدن کے ایک ایک عضو کو بیاری آتی ہے اور اس بخار کے کام پریشان ہوجاتے ہیں لینی جننی آفتیں انسان پر آتی ہیں وہ اس بخار کے کام کو بے قاعدہ بنادی تی ہیں۔ جب تک بی بیدا ہوتا ہے تو ایک ایک عضو کو بیار ہوتا ہے۔ جب بوجاتا ہے تو انسان مرجاتا ہے۔ زندگی قائم رہتی ہے اور جب یہ پیدا نہیں ہوتا بلکہ تحلیل ہوجاتا ہے تو انسان مرجاتا ہے۔

انسان زیادہ گہر اغور نہ کرے تواس بخار ہی کوروح کہتا ہے لیکن زیادہ غور کیا جائے تو یہ بخار روح کا نچلا طبقہ قرار پائے گا۔ اس کی مثال ہمارے بدن میں الی ہے جیسے گلاب کے اندر گلاب کا عرق یا کو کلے کے اندر آگ۔ جب اس سے بھی زیادہ گہری نظر سے دیکھا جائے تو ظاہر ہو گا کہ یہ روح حقیقی روح کے لئے سواری کا کام دیتی ہے یااس کے لئے مادے کا کام دیتی ہے جس کے ساتھ تعلق پیدا کر کے ہی وہ کام کرسکتی ہے۔

اس حقیقی روح پریوں غور ہو سکتا ہے کہ ایک پچے کودیکھتے ہیں کہ وہ جوان ہو تاہے اور پھر

بوڑھا ہو جاتا ہے۔ اس کی بدنی قو تیں اور ان سے پیدا ہونی والی روح (بخاریا نسمہ) ہزار ہا مرتبہ

بدلتار ہتا ہے۔ بچے ایک وقت میں چھوٹا ہو تاہے اور پھر بڑا ہو تاہے، کبھی اس کارنگ سفید ہو تا

ہے، کبھی سیابی مائل۔ وہ ایک وقت میں جابل ہو تاہے اور دو سرے وقت میں عالم۔ اسی طرح

اور بہت سی حقیقتیں ہیں جو ایک دو سرے کے مقابلے میں آتی ہیں اور وہ سب انسان میں کسی نہ

کسی وقت پائی جاتی ہیں۔ ان صفتوں کی تبدیلی ہوتے ہوئے بھی انسان ہمیشہ ایک بی سمجھا جاتا

ہے۔ اگر ہم زیادہ کریدیں تو کہنا پڑتا ہے کہ تبدیلیاں ہوتے ہوئے بھی بچے وہی کا وہی رہتا ہے۔ اس لئے یہ "بدلنے والی صفتیں "اور

یعنی صفتیں بدلتی رہتی ہیں گر بچے وہی کا وہی رہتا ہے۔ اس لئے یہ "بدلنے والی صفتیں "اور

"بچے "ایک نہیں ہوسکتے بلکہ "بچہ "اور ہے صفتیں اور ہیں۔ اب ہماری رائے یہ ہے کہ جس چیز

سے انسان کی یہ اکائی قائم ہے وہ یہ لطیف بخار تو ہو نہیں سکتا اور نہ دوہ یہ بدن ہو سکتا ہے بلکہ حقیق

روح ایک غیر مرکب چیز ہے جو ایک نور انی نقطہ ہے۔ اس کا طرز اور اند از جسمانی طرز اور اند از

جسمانی چیزوں میں بعض اپنی ذات سے قائم ہیں انہیں جو ہر کہتے ہیں، بعض دوسری چیزوں کے ساتھ قائم ہیں انہیں عرض کہتے ہیں۔ یہ حقیقی روح جسمانی جو ہر اور عرض سے الگ ہی کوئی چیز ہے۔ یہ روح جس حالت میں چھوٹے کے ساتھ ہے اس حالت میں براے کے ساتھ ہے اور جس حالت میں سفید کے ساتھ ہے۔ غرض ہر حالت میں اس کا تعلق ایک جیسا ہی ہے۔ اس روح کا سیدھا تعلق روح ہوائی کے ساتھ ہے اور روح ہوائی کا تعلق بدن کے ساتھ ہے۔ اس روح کا سیدھا تعلق روح ہوائی کے ساتھ ہے۔ اور روح ہوائی کا تعلق بدن کے ساتھ ہے۔

حقیقی روح اصل میں ایک سوراخ ہے جس میں سے اوپر کے عالم (عالم قدس) کی چیزیں

روح ہوائی یانے پر اس کی طاقت کے مطابق ارتی ہیں۔ پس جس قدر تبدیلی ہمیں انسان میں نظر آتی ہے اس کا اصل سبب اس کابدن ہے۔ جیسے جب دھوبی دھوپ میں کپڑا دھو تاہے تو کپڑے کارنگ سیاہ پڑجا تاہے۔ گویاسورج کی تاثیر کپڑے اور دھوبی پر ان کی اپنی اپنی استعداد (قابلیت) کے مطابق پڑتی ہے۔

## موت کیاہے؟

سیبات ہمارے صحیح وجدانی علم ۴ میں ثابت ہو چک ہے کہ موت کے وقت نہمہ بدن سے جدا ہو جاتا ہے۔ اس لئے کہ بدن میں سے طاقت ہی نہیں رہتی کہ وہ نسے کو پیدا کر سکے۔ موت کے وقت حقیقی روح (روح قدسی) نسے سے جدا نہیں ہوتی۔ اگر اتفاق سے انسان الی پیماریوں کا شکار ہوجائے جن سے نہمہ یاروح ہوائی گھٹتی رہے تو بھی تھوڑی سی مقدار باقی رہ جاتی ہے جس کے ساتھ روح الٰہی یاروح قدسی کا تعلق قائم رہتا ہے اور اس طرح انسان کی انسانیت محفوظ رہتی ہے۔ اس کی مثال الی ہے جیسے شیشی میں سے ہوا چوس کر تکال لی جائے۔ تو اس طرح چوس کر تکال لی جائے کہ شیشی ٹوٹ جائے کی تھی ایک حدہے اس سے زیادہ نہیں نکل سکے گی۔ جب اتنی چوسی جائے کہ شیشی ٹوٹ جائے تو بھی ہوا کی طبیعت کا تقاضا ہے۔ اس طرح نسے کی طبیعت کا تقاضا ہے۔ اس طرح نسے کی طبی خاصیت سے ہے کہ وہ گھٹتا ہوت گھٹتا بہت گھٹ جاتا ہے (تحلیل ہوجاتا ہے) لیکن اس طرح نسے کی طبی خاصیت سے ہے کہ وہ گھٹتا ہوت کے ساتھ روح حقیقی کا تعلق قائم رہتا ہے۔

### موت کے بعد کی حالت

جب انسان مر جاتا ہے لین نمہ بدن سے جدا ہوجاتا ہے توبہ گویا اس کی نئی پیدائش ہوتی ہے۔ لیعنی عالم مثال کے اس طبقے میں جہال وہ اب جاتا ہے اسے نئی شکل میں ڈھالا جاتا ہے۔ اب روح اللی عالم مثال کی قوتوں کی مدد سے نسے کی باقی رہی ہوئی قوت کو طاقت بخشتی ہے جس کے سبب سے حواس کا مجموعہ دیکھنے کی طاقت، سننے کی قوت اور بولنے کی طاقت کام دینے لگتی بیں (مثالی قوت سے وہ چیز مر اد ہے جو مادے اور غیر مادے کے بچ میں ہے اور ساری کا نئات

web: www hikmateguran or

<sup>•</sup> علم کی دو قسمیں کرنی چاہئیں۔ جو علم انسان اپنی کوشش سے خود حاصل کر تا ہے اسے "اکتسانی" کہتے ہیں اور جو خدا تعالیٰ کی طرف سے سیدهاحاصل ہو تاہے اسے "وجدانی علم" کہتے ہیں۔ (مرتب)



#### حجطاباب

# انسان کے لیے قانون کی پابندی کی ضرورت

قانون کی پابند کی کاانتظام ایک جماعت کے ذریعے ہی ہے ہو سکتاہے اور وہ حکومت کرنے والی جماعت ہی ہوسکتی ہے۔ قانون کاانتظام کرنے والی جماعت کا فرض ہے کہ وہ امانت دار ہو اور اپنا فرض اداکرنے والی ہو۔

صحیح طور پر قانون کی پابندی کرانے والی جماعت کاسب سے پہلاکام یہ ہو گا کہ وہ قانون کی انعلیم عام لوگوں کو اس طرح دیناشر وع کرے جیسے باپ اپنی اولاد کو پڑھا تا ہے۔ پھر قانون کی مخالفت کرنے والوں کو سزادینا بھی انہی لوگوں کے ہاتھوں میں ہو گا۔ وہ مخالف جماعتیں یا تواس پارٹی کے اندر ہوں گی یاباہر۔جو اندر ہوں گی انہیں قانون توڑنے کی سزادیخ کانام "تعزیر" ہے اور جو باہر ہوں گی ان سے جنگ کرنی پڑے گی۔ تعزیر اور جنگ دونوں میں جتنی توت استعال کرنی چاہئے۔

یہ قانون چلانے والی پارٹی عام لوگوں سے فقط قانون کی پابندی کرائے اور ان کی طرح خود مجھی اس قانون کی پیروی نہ کرائے گی، کیونکہ یہ طلاح انون کی پیروی نہ کرائے گی، کیونکہ یہ طلاح۔ قانون کی صحیح پابندی کے لئے عربی زبان میں اصطلاحی لفظ"نکلیف"بولاجا تاہے۔

## امانت سے کیامر ادہے؟

الله تعالى فرماتا ہے كه: إِنَّا عَمَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّبُوتِ وَالْاَرْضِ وَالْجِهَالِ فَا بَيْنَ اَنْ يَعْدِلْنَهَا وَ اللهُ تَعَالَى فَرَمَاتا ہِ كَانَ ظَلُوْمًا جَهُوْلاَ ﴿ لِيُعَذِّبُ اللهُ الْمُنْفِقِيْنَ وَ الْمُنْفِقْتِ وَ الْمُنْفِقْتُ وَلَا اللهُ عَنْفُورًا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ

## الرُوُوشِرِينَ خَبَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ مَن اللهِ الْبَالِغَهِ مَن اللهِ الْبَالِغَهِ مَن اللهِ الْبَالِغَه

میں ایک چیز کی طرح پھیلی ہوئی ہے) اس وقت نمہ عالم مثال کی قوتوں کی مدد سے انسان کے کاموں کے ان نتیجوں کے اثر کے مطابق جو نیے میں محفوظ ہوتے ہیں، روشن یا سیاہ لباس اختیار کرلیتا ہے۔ یہ لباس گویاه دی بدن کی جگہ کام دیتا ہے۔ اس مثالی جسد (جسم) سے قبر اور حشر کے عجیب عجیب واقعات پیدا ہونے گئے ہیں۔ پھر جب صور پھو نکا جائے گا، جس کا مطلب یہ لینا چاہیئے کہ خدا تعالی کا جو صور تیں پیداکر ناہے، ایک فیض جاری ہوگا اس فیض کی طرح جو پیدائش شروع کرتے وقت جاری ہوا تھا اس فیض کے طرح جو اثر سے روح اللی ایک پوراجسمانی لباس حاصل کرے گی یا ایسالباس ہوگا کہ اس میں مثالی اور جسمانی دونوں فتم کی قوتیں برابر کام کررہی ہوں گی۔ اس وقت وہ سب با تیں پیش آئیں گی جن کی حضرت محمد سول اللہ مُؤالی نے خبر دی ہے۔

### ملكيت اور بهيميت

نمہ،اصلی روح اور مادی بدن کے در میان ایک چیز ہے۔اس لئے ضروری ہے کہ اس میں دونوں تو تیں ہوں۔ چنانچہ اس میں ایک قشم کی قوتوں کا رخ روح اللی کی طرف ہے۔اسے ملکیت (فرشتہ پن) کہتے ہیں اور دوسری قشم کی قوتوں کا رخ مادی بدن کی طرف ہے۔اس رخ کو بہیمیت (حیوانیت) کہتے ہیں۔

## روح کی اور حقیقت کیاہے؟

اس کے متعلق ہم یہاں زیادہ بیان کرنا نہیں چاہتے۔ ان باتوں کومان ہی لینا چاہئے اور جو نتیج ہم پیدا کرناچاہیں انہیں سمجھتے رہنا چاہئے یہاں تک کہ اس علم سے ایک اور او نچے در جے کے علم میں ان باتوں پر سے پر دہ اٹھا دیاجائے ۔

<sup>●</sup> شاه صاحب عُشِلة نے اس او نچے درج کے علم کا کچھ حصد لین کتاب" الخیر اکثیر "میں بیان فرمادیا ہے۔



یہ ظلوم اور جہول ہے۔ اللہ تعالیٰ کو منظور تھا کہ یہ نظام ضرور قائم ہوتا کہ اللہ تعالیٰ منافق مردول اور منافق عور تول اور مشرک مردول اور مشرک عور تول کوعذاب دے اور مؤمن مردول اور مؤمن عور تول پر باربار رحمت برسائے اور اللہ بہت بخشنے والامہربان ہے۔)

امام غزالی تُکُوالْتُ اور بیضاوی اور دوسرے بڑے بڑے عالموں نے اشارہ کیا ہے کہ اس آیت میں امانت سے مراد قانون سیخ طور پر چلانے کی ذمہ داری قبول کرنا ہے۔ اس کی صورت یہ ہے کہ فرمانبر داری کی حالت میں تذاب قبول کرلینا اور یہ جو قر آن حکیم میں آیا ہے کہ ہم نے یہ "عبدہ پیش کیا" تواس سے مراد یہ ہے کہ ذمہ داری اور کام کرنے کی قابلیت کو ملا کر دیکھا گیا کہ آیا یہ کام ان سے ہو بھی سکتا ہے یا نہیں اور یہ جو کہا گیا ہے کہ "انہوں نے منہ سے "نہیں" کہا بلکہ ان کا طبعی انکار مراد ہے۔ جس کا مطلب یہ ہے کہ طبعی طور پر کام کرنے کے قابل ہی نہیں اور یہ جو کہا گیا ہے کہا گیا کہ "انسان میں یہ کام کرنے کی قابلیت اور استعداد ہے یعنی وہ کر سکتا ہے۔

## " ظلوم "اور "جہول" کے معنی

اس طرح سوچنے کے بعد قر آن حکیم کے الفاظ "اند کان ظلوما جھولا" کو یا حکمت ظاہر کرنے والے الفاظ بن جاتے ہیں۔اس لئے کہ ظلوم وہ شخص ہو تاہے جو عدل اور انصاف کر سکتا ہواس میں اس کی قابلیت اور اہلیت ہولیکن انصاف اور عدل کرے نہیں اور جہول اسے کہتے ہیں جے علم نہیں ہے لیکن وہ علم حاصل کرستا ہے۔

انسان کے سواجتنی مخلو قات ہے وہ دو حصول میں تقلیم ہو جاتی ہے۔

ا)۔ایک حصہ تووہ ہے جو طبعی طور پر علم اور عدل رکھتے ہیں۔ یعنی وہ عالم اور عادل ہیں بلکہ وہ غیر عالم اور غیر عادل ہوئی نہیں سکتے۔ جیسے فرشتے۔

۲)۔ دوسری وہ مخلوق جونہ عالم ہے نہ عادل اور نہ وہ علم اور عدل سے کام لے سکتی ہے۔ جیسے حیوانات۔ پس اس عہدے کے قبول کرنے کی ذمہ داری اس مخلوق پر آنی چاہئے جو علم اور عدالت کرسکے۔ گویہ دونوں صفتیں اس وقت موجود نہ ہوں۔ ظاہر ہے کہ انسان کے سواالی کوئی مخلوق نہیں ہے۔

قرآن علیم میں آگے چل کرجو آیاہے کہ "لینع بِّب الله الْمُنْفِقِیْنَ وَالْمُنْفِقِتُ وَالْمُنْفِی كِیْنَ وَالْمُنْفِی كِیْنَ وَالْمُنْفِی كِیْنَ وَالْمُنْفِی كُونَ وَلِ اور مِنافَق عور توں اور مثرك مر دوں اور مثافق عور توں اور مثرك مر دوں اور مثرك عور توں كو عذاب دے) تواس میں پہلے لفظ میں جو"ل"ہے دہ عاقبت یا انجام لیخی تیجہ مثرک تاہے، گویا اللہ تعالی فرما تاہے كہ اس امانت كے قبول كر لينے كا نتیجہ يہ ہو گاكہ انسان كو عذاب اور تواب ملے گا۔

### امانت اور فرشتے

اگر انسان اس بات کو اچھی طرح سمجھنا چاہے تو اسے چاہئے کہ وہ پہلے فرشتوں کا خیال کرے۔ ان میں جسمانیت بالکل نہیں ہے۔ حیوائی قوت کی کی سے جو حالتیں پیدا ہوتی ہیں جیسے بھوک، پیاس، خوف اور غم و غیر ہ یااس کی زیادتی سے جو حالتیں پیدا ہوتی ہیں جیسے غضب، فخر و غیر ہ ان میں نہیں ہے اور نہ انہیں کھانے پینے اور سونے کی حاجت ہے۔ ان کی طبعی حالت ہے ہے کہ اوپر سے جو علم نازل ہوا اسے عمل میں لانے کے لئے ہر وقت فارغ رہتے ہیں۔ یعنی انہیں کوئی چیز مشغول نہیں رکھتی سوائے اس کے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آئی ہوئی باتوں کو عمل میں لاتے رہیں۔ ایک بات کرلی، پھر دو سری کا انظار کرنے گئے، وہ کرلی تو پھر تیسری کا انظار کرنے گئے۔ جب انہیں اوپر سے کوئی علم آتا ہے جس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ انسانی سوسائٹی میں کوئی اچھانظام قائم کیا جائے یا کسی خاص شخص سے اللہ تعالیٰ خوش ہے یا نوش ہے، اس قسم کے الہام سے وہ بالکل بھر جاتے ہیں۔ یعنی وہ اس الہام سے پورا پور الر نے کے کھڑے ہو جاتے ہیں اور پھر پوری طاقت سے اسے پورا کور اکر نے مس کے لئے کھڑے ہو جاتے ہیں اور پھر پوری طاقت سے اسے پورا کر نے مس کے لئے کھڑے ہو جاتے ہیں۔ ان کے سامنے اپناکوئی ذاتی کام نہیں ہو تا۔ وہ فقط کے لئے کھڑے ہو جاتے ہیں۔ اس خسم کے بورا کر نے میں لگ جاتے ہیں اور پھر پوری طاقت سے اسے پورا کر نے میں لگ جاتے ہیں۔ اس ختم کے پورا کر نے میں لگ جاتے ہیں۔ اس خی کی خور کی جو جاتے ہیں۔ اسے خورا کر نے میں لگ جاتے ہیں۔ اسے خاتے ہیں۔ اسے خا

#### امانت اور حیوانات

اب اس کے بعد انسان جانوروں کے حال پر غور کرے کہ وہ کس طرح بہت نیچے درجے کی باتوں یعنی کھانے پینے وغیرہ ہی میں گئے رہتے ہیں اور ہر وفت اپنی طبعی خواہشوں میں تھنے



رہتے ہیں۔ وہ ان کے سوااور پچھ سوچ ہی نہیں سکتے۔ وہ فقط وہ کام کرتے ہیں جن میں ان کے بدن کا کوئی فائدہ ہو تاہویاان کے حیوانی تقاضے کو پورا کرنے والی کوئی چیز ہوتی۔

#### امانت اور انسان

اس کے بعد دیکھنے کہ اللہ تعالی نے انسان میں دونوں باتیں رکھ دی ہیں۔

ا)۔اس کے اندر فرشتوں کی سی طاقت بھی ہے،جو اس روح کے اثر سے پیداہوتی ہے،جو انسان ہی میں پائی جاتی ہے اور کسی حیوان میں پائی نہیں جاتی۔وہ انسان کے سارے جسم میں پھیلی ہوئی ہے اور انسان کی روح طبعی یعنی نسمہ اس روح الہی کے تابع ہو کرکام کر تاہے۔

۲)۔اس کے اندر حیوانوں کی سی طاقت بھی ہے جواس کی حیوانی روح میں سے نکلتی ہے۔ یہ حیوانی روح عام حیوانوں میں ایک جیسی ہے۔اس میں انسان کی ساری طبعی تو تیس موجو دہیں اور وہ اپنی پختہ ہستی رکھتی ہے اور انسان کی اصل روح بھی اس کے اثر سے اثر لے لیتی ہے۔

ان دونوں قوتوں، ملکیت اور بہمیت، میں ککر اؤہے۔ چنانچہ قوت ملکیہ یعنی فرشتوں کی قوت انسان کو اوپر کی طرف ترقی دینا چاہتی ہے اور بہیمیت ینچے کی طرف۔ اگر بہیمیت غالب آجائے تو ملکیت حجیب کررہ جاتی ہے۔

## الله تعالى كي ايك حكمت

یہ بات بھی یادر کھنی چاہئے کہ کائنات میں جو بھی نظام پیدا ہو تاہے، لیخی بہت می مختلف چیزیں مل کر ایک بن جاتی ہیں، اس نظام میں کام کرنے کی جو طاقت اور اثر قبول کرنے کی جو استعداد ہوتی ہے، خواہ وہ اس نظام کی اصلی اور ذاتی ہو یا اس نے کما کر حاصل کی ہو، اس استعداد کے مطابق اللہ تعالیٰ کی طرف سے مدودی جاتی ہے۔ یہ اللہ کی ایک شان ہے۔ اس قاعدے کے مطابق اللہ تعالیٰ کی طرف سے مدودی جاتی ہے۔ یہ اللہ کی ایک شان ہے۔ اس قاعدے کے مطابق انسان نے جو بطور خود ایک نظام ہے، اگر حیوانی باتیں زیادہ جمع کر لیں اور ان کو عمل میں لانا چاہاتو انہیں مکمل کرنے کے لئے اللہ تعالیٰ نے اس کا نکات میں جو سامان پیدا کر دکھا ہے، وہ اسے مل کر رہنا ہے اور اگر اس نے فرشتوں کی می باتیں جمع کر لی ہیں اور ان سے کام لینا چاہتا ہے لتو اس کا نکات میں اس کے لئے بھی پورا پور اسامان پیدا کر دیا ہے۔ اس سے اسے مدد ملتی رہے گی۔ چنانچ خداوند تعالیٰ قر آن کی میں فرماتا ہے کہ "فامًا مَن آعظی وَ اتّا اللہ قُو وَ صَدَّق کی۔ چنانچ خداوند تعالیٰ قر آن کی میں فرماتا ہے کہ "فامًا مَن آعظی وَ اتّا اللہ قُو وَ صَدَّق کی۔

المُوالِمُ اللهُ ا

بِالْحُسُنَى ﴿ فَسَنُيَسِّمُ الْمُلِيُسُمُ اللهِ وَالْمَامَنُ بَخِلَ وَاسْتَغَنَى ﴿ وَكَذَّبِ بِالْحُسُنَى ﴿ فَسَنَيَسِمُ اللهِ الْحُسُنَى ﴿ فَسَنَيَسِمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ایک اور جگه قرآن حکیم میں ارشادہ که:

كُلَّاثُبِ لُّهَ وَكَلَاء وَهَوُلَاء مِنْ عَطَاء رَبِّكَ وَمَاكَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَخْفُورًا ۞ (بن اسرائيل ٢٠)

ہم دونوں قسم کی جماعتوں کو مد دویتے ہیں اور انہیں بید مدد اللہ کی طرف سے عطیہ ہے اور اللہ کا طرف سے عطیہ ہے اور اللہ کاعطیہ کسی سے روکانہیں جاتا۔

## لذت اور الم كياب

یہ بھی یادر کھنا چاہئے کہ ملکی اور بہی قوتوں میں سے ہر ایک قوت کی دو حالتیں ہیں۔ اگر اس قوت کی دو حالتیں ہیں۔ اگر اس قوت کے موافق چیزیں علم میں آتی جائیں تواسے لذت کہاجاتا ہے اور اگر مخالف چیزوں کا علم ہو تارہے تواسے درد (الم) کہاجاتا ہے۔ پس انسان کی ان دونوں قوتوں کے مطابق لذت اور درد علیحدہ علیحدہ ہوئے۔

### انسان کی موجو دہ حالت

اس زندگی میں انسان کی حیوانی قوت غالب ہے اور انسان کی حالت ایسی ہے جیسے اس نے بدن میں احساس کو کمزور کرنے والی کوئی دوا (مخدر) استعال کرر کھی ہو۔ اس مخدر (احساس کو کمزور کرنے والی کوئی دوا (مخدر) استعال کرر کھی ہو۔ اس مخدر دو محسوس کمزور کرنے والی چیز) کے استعال کا نیتجہ یہ ہے کہ آگ کا شعلہ اسے لگے تو بھی اسے درد محسوس نہیں ہونے والی جاتار ہے اور جب طبیعت لبنی اصلی حالت پر آجائے تو درد پورے زور سے محسوس ہونے لگتا ہے۔ اس طرح ملکیت کے قاضوں کے خلاف کام کرنے سے جو درد محسوس ہونے چاہئیں وہ حیوانیت کے "کلوروفارم" کے غلا کے سب سے پوری طرح محسوس نہیں ہوتے۔ موت کے بعد حیوانی قوت کا کلوروفارم از



#### ساتوال باب

# انسانی ذمہ داری کی پیدائش اس کی تقدیر سے

ا۔ الی معین چیزیں جن کی طرف اشارہ کیا جاسکے "اشخاص" کہلاتی ہیں۔ جیسے عمرو، زید بکر، گھوڑا، بیل وغیرہ۔

اگر"اشخاص" کی ایک جماعت میں کوئی بات الی ہو کہ وہ سب میں پائی جاتی ہو تو جتنے اشخاص میں وہ بات پائی جاتی ہو وہ سب مل کر نوع کہلاتے ہیں۔ جیسے زید، بکر، عمر ووغیرہ میں ایک بات پائی جاتی ہے، جس کے سبب سے انہیں انسان کہاجا تا ہے اور گھوڑوں میں سے ہر ایک میں ایک بات پائی جاتی ہے، جس کے سبب سے انہیں گھوڑے کہاجا تا ہے۔ پس زید، بکر، عمر و وغیرہ کی ایک نوع ہے اور گھوڑوں کی دوسری نوع۔

پھر مختلف نوعوں کو ملا کر دیکھا جائے تواگر ان میں کوئی بات الیی ہو کہ وہ سب نوعوں میں پائی جائے تو ایسی سب نوعوں کے مجموعے کو جن میں وہ خاص صفت پائی جاتی ہو جنس کہا جاتا ہے۔ جیسے انسان، گھوڑے اور بیل میں ایک خاص بات پائی جاتی ہے کہ یہ جاندار ہیں۔اس لئے ہم کہیں گے کہ یہ سب مل کر حیوان کی جنس ہے۔

اب اس سلیلے کو ایک قدم اور آگے بڑھائیں تو تمام جنسوں میں جو بات ایک جیسی پائی جائے گا، اس کے لحاظ سے جنسوں کے مجموعے کو جنس الاجناس کہاجائے گا۔

۲۔ اس عالم کی تمام کا نئات (جو چیزیں موجود ہیں وہ) سب ایک تد ہیر میں جکڑی ہوئی ہیں اور کوئی چیز اس قاعدے سے باہر نہیں جاسکتی جو قدرت نے اس نظام کے لئے مقرر کر دیا ہے۔
اس میں علت ومعلول کے سلسلے مختلف طریقوں سے جمع ہوگئے ہیں اور ایک نظام بن گیا۔
علتوں کے یہ چھوٹے مجموعے بڑے نظام کے نیچے ہیں اور وہ انہیں اتنا آزاد نہیں چھوڑ تا کہ وہ جو کی چاہیں نتائے پیداکریں اور اس طرح علتوں کے دوسرے مجموعے سے ٹکر اجائیں۔ بلکہ علتوں

الرووش عند عُبَدُ الله البالغة على المسالغة على المسالغة

جائے گاتو ملکیت کے خلاف جس قدر غلطیاں کی جاچکی ہیں وہ ایک ایک کرکے محسوس ہونے لگیں گی۔

انسان کی اس مدہوشی کی حالت کی دوسری مثال گلاب سے پھول کی ہے۔اطباء کہتے ہیں کہ گلاب میں تین قتم کی قوتیں پائی جاتی ہیں۔

ا)۔ ایک قوت زینی ہے۔ اگر گلاب کو خوب اچھی طرح کھس کر لگایاجائے تواس قوت کا اثر ظاہر ہو تاہے۔

۲)۔ دوسری قوت پانی کی طرح ہے۔ وہ نچوڑنے سے حاصل ہوتی ہے۔

س)۔ تیسری قوت ہواکی طرح ہے۔وہ سو تکھنے سے حاصل ہوتی ہے۔

اسی طرح انسان کی حیوانی قوت اس زندگی میں ظاہر ہوتی ہے اور مکلی قوت چھی رہتی ہے۔اور مکلی قوت مرنے کے بعد کی زندگی میں ظاہر ہوگ۔

## شریعت انسان کے لئے طبعی چیز ہے

ہماری اس تمام بحث سے ظاہر ہوگیا کہ انسان کو کسی قانون کا پابند بنانا خود انسان کی نوع کی فطرت کا تقاضا ہے۔ گویا انسان کے اندر جو استعدادر کھی گئی ہے وہ زبانِ حال سے ما گئی ہے کہ جو سم قوت ملکی کے مناسب ہیں وہ اس پر لازم کر دیئے جائیں اور پھر اس کا بدلہ اسے پوراپورادیا جائے۔ یعنی اس کا پوراپورا نتیجہ اس کے نسے کے اندر محفوظ رہے اور حیوانی زندگی میں کھنس کر رہ جانا اس کے لئے حرام کر دیا جائے اور اگروہ کھنس جائے تو اس طرح جو کام کرے اس کی سزا اسے دی جائے۔ واللہ اعلم۔

الزووشرى: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَى اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلِي اللهِ اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلِي

ے سب مجوعوں کے اوپر ایک بالائی نظام ہے، جو ان سب کی رفتار مقرر کر تاہے۔ اس غالب اور زبر دست بالائی نظام کانام نقتر برہے۔

الہیات کو مانے والے سب عقلمندلوگ اور نبیوں کی شریعتوں کے مانے والے حکیم اس نظام کا مالک خدا کو مانے والے سب عقلمندلوگ اور نبیوں کی جماعت کا کوئی آدمی جب سے کہتا ہے کہ خدا جو چاہے کر سکتا ہے تواس جماعت کے عالم اس کا سے مطلب بتاتے ہیں کہ جس حکمت سے خدانے سے نظام چلانا پند کیا ہے ویسائی ہوگا۔ چو نکہ اس نظام کو چلانا خدا تعالیٰ کی ذات کا طبعی نقاضا ہے۔اس لئے اس نظام میں جو خوبی پائی جاتی ہے تاس کی تعریف اصل میں اللہ ہی کی تعریف ہوسکتی ہے۔

عام لوگ نقذیر کے لفظ کو کچھ اس طرح بولتے ہیں کہ اس کے اندر اس حکمت کا اثر نہیں آتاجواس لفظ کے پیچھے موجود ہے۔ لیکن خدا کے قانون میں عام لوگوں کے اس استعال کی کوئی سند نہیں ہے، شریعتوں کے پختہ مغز عالم اور حکیم اس بارے میں ایک ہی رائے رکھتے ہیں۔ صرف رائے کے ظاہر کرنے والے لفظوں میں فرق ہوجا تا ہے۔

اس بڑے نظام کو تحلیل کیا جائے (یعنی اس کے اجزابنا کر دیکھے جائیں) تو "جنس الاجناس" کا ایک قانون نظے گا۔ اس کے بعد ہر جنس کے لئے علیحہ ہ قانون ہو گا۔ انسانی نوع کے لئے جو قانون ہے اسے "شریعت" کہتے ہیں۔ تو اب جو لوگ شریعت کو نقد بر کے مقابلے میں لاتے ہیں ان کی عقلندی مانی نہیں جاستی۔ کیونکہ شریعت تو، جیسے اوپر دکھایا گیاہے، ساری کا نئات کی نقد بر کے بیٹے "نوع انسانی کی نقد بر" یا اس کے لئے قانون ہے۔ اگر یہ کا نئات کے باتی ایک نظام ہے اور ایک تدبیر کے ماتحت ہے تو اس کا کنات کے جزکا قانون یا تقدیر کا نئات کے باتی اجزا کی نقد بر سے مگر انہیں سکتی۔ کر اؤ جو پیدا ہو تاہے وہ اس لفظ کی پوری حکمت اور پورے معنی نہ سجھنے کے سبب سے پیدا ہو تاہے۔

### صورت نوعيه كاقانون نباتات ميس

واضح رہے کہ اللہ تعالی نے اپنے بندوں کوشر کی قانون کی پابندی کا جو تھم دیاہے اس میں اللہ تعالیٰ کی ججت (دلیل) الی زور دار ہے کہ اس تھم کے تھیجے ہونے میں کوئی شبہ نہیں جھوڑتی۔ غور کرنے والا آدمی جب اپنے اردگردکی مخلوقات کودیکھے گا اور یہ سویے گا کہ ان کی

المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعالِمُ المُعِلَمُ المُعِلِمُ المُعالِمُ المُعالِمُ المُعالِمُ المُعالِمُ الم

ساخت میں اللہ تعالی نے لئی حکمت کا قانون کس طرح چلایا ہے، تو وہ اصل حقیقت کوپالے گا۔
مثلاً در خت دیکھئے۔ اس کے پتے ہیں، پھول ہیں، پھل ہیں اور دو سری صفتیں ہیں جو نظر آسکتی
ہیں یا چھ کر معلوم کی جاسکتی ہیں۔ ان پر پوراغور کیجئے توبیہ واضح ہوجائے گا کہ ہر ایک قسم کے
در خت کے پتوں کی شکل وشاہت الگ الگ ہے۔ ان کے شکو فے الگ الگ طرح کے ہیں۔ ہر
ایک قسم کے در خت کے پھل کا ذاکقہ الگ الگ ہے۔ ان خاص باتوں سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ
فلاں قسم کا در خت ہے۔ یہ سب چیزیں، پتے، پھول، پھل وغیرہ کی خاص خاص شکلیں، در خت
کی صورت نوعیہ کے قانون کا متیجہ ہیں اور اس کے ساتھ وابستہ ہیں ہوجاتی ہیں۔ مثلاً جب اللہ تعالی نے
مقرر ہوئی ہے وہیں اس کے ساتھ آنے والی خاصیتیں معین ہوجاتی ہیں۔ مثلاً جب اللہ تعالی نے
مقرر ہوئی ہے وہیں اس کے ساتھ آنے والی خاصیتیں معین ہوجاتی ہیں۔ مثلاً جب اللہ تعالی نے
مقر دیا کہ فلاں مادہ مجور بن جائے تو اس حکم کے اندر یہ بات آگئ کہ اس کا پھل ایسا ہو اور اس کا
شگو فی الدام

نوع کے بعض خاصے ایسے ہوتے ہیں کہ ہر عقلمنداسے پہنچان لیتا ہے۔البتہ بعض خواص ایسے بھی ہوتے ہیں کہ عقلمندلوگ بہت سوچ بچار کے بعد ہی انہیں سمجھ سکتے ہیں۔ جیسے مشہور ہے کہ جو شخص اپنے پاس یا قوت رکھے اس کے دل میں ایک قسم کی فرحت اور شجاعت پیدا ہوگ۔یا قوت کابی خاصہ ہر ایک شخص غور کئے بغیر نہیں سمجھ سکتا۔

نوع کے بعض خاصے ایسے ہوتے ہیں جو اس نوع کے ہر ایک فرد میں پائے جاتے ہیں اور بعض ایسے ہوتے ہیں جن میں وہ بعض ایسے ہوتے ہیں کہ اس نوع کے کسی فرد میں پائے جاتے ہیں کسی میں نہیں۔ جن میں وہ خاصے نہیں پائے جاتے کہ ان افراد میں ان خاصوں کو قبول کرنے کا مادہ نہیں ہو تا۔ مثلاً ایک قسم کی ہر ڈ (المیلہ) ایسی پائی جاتی کہ کوئی شخص اسے ہاتھ میں لے لے تواسے دست آنے لگیں گے (یہ تا ثیر نہ ہر ایک ہر ڈ میں پائی جاتی ہے اور نہ ہر ایک میں لے لے تواسے دست آنے لگیں گے (یہ تا ثیر نہ ہر ایک ہر ڈ میں پائی جاتی ہے اور نہ ہر ایک

<sup>&</sup>lt;sup>©</sup> آم کادر خت کہیں بھی پایا جائے گا اس کے پتوں کی ایک خاص شکل ہوگی، اس کے پھول خاص رنگ و یو اور شکل کے ہوں گے۔ اس کے پھل ایک خاص ذائقہ اور شکل اور قدو قامت لئے ہوئے ہوں گے۔ اس سب کا مجموعہ آم کا در خت ہوں گے۔ اس سب کا مجموعہ آم کا در خت کی ہوتی ہے۔ یہ شکل اور حالت آم کے ہر ایک در خت کی ہوتی ہے۔ اس خاص شکل، حالت، ذائقہ، یو دغیرہ کے مجموعے کو صورت نوعیہ کا امری آم کی ہے کہ قلوڑ ہے کی دو سری صورت نوعیہ ہے۔ باتی مخلوق کو بھی اس پر قیاس کر ناچا ہے۔ اب یوں کہا جائے گا کہ آم کی ہے شکل اس لئے ہے کہ آم کی صورت نوعیہ اس شکل کا تقاضا کرتی ہے اور سیب کے در خت کی سب خاصیتیں اس کی صورت نوعیہ کی دی ہوئی ہیں۔ (مرتب)



## حیوانوں کو الہام کہاں سے ہو تاہے؟

یہ تمام الہامی تعلیمات جو ہر حیوان کو حاصل ہوتی ہیں ان کے پیدا کرنے والے کی طرف سے صورت نوعیہ کے راستے آتی ہیں (یہ طبعی تقاضے حیوانوں کے لئے ویسے ہیں) جیسے در ختوں میں شکو فوں کے خطوط اور میووں کے مزے جو ان کی صورت نوعیہ کے ساتھ انہیں حاصل ہوتے ہیں (یعنی جیسے ہر قسم کے در خت کے خاص قسم کے ہے، شکونے اور پھل ہوتے ہیں ویسے بی ہر ایک حیوان کی خاص عاد تیں اور خصلتیں ہوتی ہیں۔ یہ چیزیں دونوں کو ان کی صورت نوعیہ کے ذریعے سے ملتی ہیں) حیوانوں میں بھی بعض با تیں الی ہیں جو ساری نوعیس پائی جاتی ہیں اور بعض الی ہیں کہ کسی فرد میں ہیں کسی میں نہیں۔ جس حیوان کا مادہ لیٹی نوعی صورت کی خاصیتیں زیادہ قبول کر تا ہے اور اس کے اسباب بھی موجود ہوتے ہیں اس میں نوعی تقاضے پوری طرح نمایاں نہیں ہوتے اگر چہ اصل استعداد عام ہوتی ہے۔ جیسے شہد کی محیوں میں رائی (کہ اگر چہ مصی ہونے کے لحاظ سے سب بر ابر ہیں لیکن رائی اس" باپ" سے بنتی ہے جس میں وہ خاص خاص چیز موجود ہوتی ہے جو رائی بینے کے لئے ضروری ہے) ایسے ہی طوطاہونے کے لحاظ سے سب بر ابر ہیں لیکن رائی اس نہیں اتار سکتے۔ ایک خاص سب طوطے بر ابر ہیں لیکن وہ سب کے سب انسان کی آواز کی صاف صاف نقل اتار سکتے۔ ایک خاص سب طوطے بر ابر ہیں لیکن وہ سب کے سب انسان کی آواز کی صاف صاف نقل اتار سکتے۔ ایک خاص سب طوطے بر ابر ہیں لیکن وہ سب کے سب انسان کی آواز کی صاف صاف نقل اتار سکتے۔ ایک خاص

## انسان کی ترقی کاراز

اب انسان کی نوع پر غور کرو تواس میں وہ سب خاصیتیں ملیں گی جو در ختوں میں ہیں اور وہ خاصیتیں ہی پائی جائیں گی جو حیوانوں میں ہیں۔ مثلاً کھانسنا، اگر ائی لینا، ڈکارنا، فضلہ خارج کرنا، پیدا ہوتے ہی بچے کاماں کی چھاتیوں سے دودھ پینے لگنا(یہ سب حیوانی خواص ہیں جو انسان میں پائے جاتے ہیں جن کی وجہ سے انسان دو سرے پائے جاتے ہیں جن کی وجہ سے انسان دو سرے حیوانوں سے اونے در ہے کا گنا جاتا ہے۔ جیسے سوچ کر بات کرنا، بات کو سجھنا اور اس کا سوچ کر جو اب دینا، ایک باتوں کو جو انسان اپنے حواس سے سجھ لیتا ہے اور جن کے سجھنے میں اسے محنت خواس سے سجھ لیتا ہے اور جن کے سجھنے میں اسے محنت خہیں کرنی پڑتی اور عقل نہیں کھیانی پڑتی، ترتیب کے ساتھ آگے پیچیے سوچ کرنے مسئلے اور خ



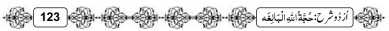
انسان پراس کااثرایک جیساظاہر ہوتاہے)

یہ بات سمجھ لینے کے بعد کسی انسان کاحق نہیں رہتا کہ وہ اس قسم کاسوال کرے کہ آم کامیوہ

اس شکل کا کیوں ہو تاہے۔ یہ نہایت نکمااور بے معنی سوال ہے۔ کیونکہ حکمت کے علم میں یہ بات
طے ہو چک ہے کہ کسی چیز کی خاصیتیں جس سب سے پیدا ہوتی ہیں اس سب کے پائے جانے کے
بعد یہ نہیں پوچھا جاسکتا کہ وہ خاصیتیں کیوں پیدا ہو گئیں (یعنی جو چیز کسی چیز کالازم نتیجہ ہو اور وہ
چیز موجو دہوتو نتیجہ خواہ مخواہ موجو دہونا ہوا۔ جیسے جب یہ ثابت ہو چکا ہے کہ زمین کی روشنی سورج
سے آتی ہے۔ توجب سورج نکل آیا ہوتو یہ سوال نہیں کیا جاسکتا کہ دھوی کیوں پیدا ہوگئی)۔

#### حيوانات ميں

اس کے بعد حیوانوں کی قسموں پر غور کیجئے۔ حیوانوں میں بھی ہر ایک نوع کی ایک خاص شکل اور خاص عاد تیں ہیں، جیسے در ختوں کی کیفیت تھی۔ حیوانوں میں اختیاری حرکات بھی یائی جاتی ہیں، ان کی طبیعتیں این ماحول سے اثر بھی لیتی ہیں، جنہیں طبعی الہام کہا جاتا ہے اور ان کے اندر طبعی تدبیر کام کرتی ہے جس سے اس حیوان کی عاد تیں بنی ہیں۔ جیسے گائے کی جگالی كرنے كى عادت اس كے اندركام كرنے والى خاص طبعى تدبير كا نتيجہ ہے۔ ان اختيارى حركوں، طبی الہاموں اور جبلی تدبیر ول کے لحاظ سے حیوانوں کی ایک نوع دوسری نوع سے ممتاز ہوتی ہے۔مثلاً چویائے گھاس چرتے ہیں۔ پھر ان میں سے بعض جگالی کرتے ہیں (جیسے گائے)اور بعض جگالی نہیں کرتے۔ جیسے گھوڑا، خچر اور گدھا۔ بعض جانور گوشت کھاتے ہیں اور پر ندے ہوا میں اڑتے ہیں۔ مچھلیاں پانی میں تیرتی ہیں۔ ایسے ہی ہر نوع کے حیوانوں کی خاص خاص آوازیں ہیں، جو دوسری نوع کے حیوانوں میں یائی نہیں جاتیں۔ (جیسے کوے کی کائیں کائیں، گدھے کے منہنانے اور شیر کے دھاڑنے سے بالکل الگ فتم کی آوازہے)ایسے ہی ان میں نراور مادہ کے ملنے کا طریقہ ہے کہ ایک نوع کا طریقہ دوسری نوع کے طریقے سے الگ ہے۔ اس طرح اولاد کی تربیت کا قاعدہ ہر ایک نوع کا الگ الگ ہے۔ اس کی تفصیل کہاں تک بیان کی جائے؟ کیکن اسے تسلیم کرنے سے کسی کو انکار نہ ہو گا کہ ایک نوع کے حیوانوں کو اتناہی علم دیا گیا ہے جتنااس کی طبیعت قبول کر سکتی ہے اور جتنااس کی زندگی اچھی طرح بسر کرنے کے لئے ضروری ہے۔



علم پیدا کرنا، ایسے ہی تجربے خور یع سے اور ایک ہی قسم کے نتیج پیدا کرنے والے واقعات جمع کرکے اور تیزی کے ساتھ صیح تخیینہ لگا کرنے علوم پیدا کرنا۔ نیز انسان کے بڑے خواص میں سے ایک خاصہ یہ بھی ہے کہ جن باتوں کی خوبی حواس اور تخیل سے نہیں جان سکتا ان کی خوبی عقل سے پیچان لیتا ہے، پھر ان باتوں کو اپنی پوری قوت اور ہمت کے ساتھ پورا کرتا ہے۔ جیسے اپنے نفس کو درست کرنا اور (عدل قائم کرنے اور ظلم دور کرنے کے لئے) ملک فیچ کرکے این علم کے نیچ جمع کرلینا۔

## يه چيزين انساني نوع کاخاصه بين

(ان چیزوں کا انسانی نوع کے خواص میں سے ہونااس طرح ثابت ہوتا ہے کہ) تمام تومیں آپس میں بہت سے اختلاف رکھتے ہوئے بھی اس بات کو مانتی ہیں کہ یہ با تیں اچھی ہیں۔ یہاں تک کہ او نچے او نچے پہاڑوں میں بسنے والی قومیں بھی ان خیالات سے خالی نہیں ہیں۔ اس سے یہی نتیجہ نکلتا ہے کہ انسان کی صورت نوعیہ سے یہ عجیب بات پیدا ہوتی ہے جس نے ان باتوں کو ہر جگہ خوبی قرار دے دیا ہے۔ اس کا بھید یہ ہے کہ انسانی مزان کا تقاضایہ ہے کہ اس کی عقل و اس کے جذبوں چیز غالب رہیں (دماغ عقل اس کے جذبوں چیز غالب رہیں (دماغ عقل کا مقام ہے، قلب جذبات کا گھر ہے اور جگر طبعی خواہ شوں کا مقام ہے۔ دیکھا جائے تو ان میں کا مقام ہے۔ دیکھا جائے تو ان میں اس لئے اسے قلب سے اور نجاب پر غالب رہنا چاہئے)

## ہر نوع کے لئے الگ تدبیر

الله تعالی نے ہر نوع کے اندر کام کرنے والی جو تدبیری مقرر کی ہیں ان پر غور سیجئے اور سوچئے کہ ہر نوع کی تربیت اور پرورش کے لئے الله تعالی نے اپنی نوازش اور مہر بانی سے راستے کتنے آسان کردیئے ہیں۔

• عقل: خیالات کاسلسلہ جس کے اجزاکے آپس میں ملانے سے نئی باتیں معلوم کی جاتی ہیں۔ (مرتب) ● جذبہ:۔انسان کے ذہن کے اندر کی وہ قوت جو خیال اور تصور سے پیدا ہوتی ہے، جو کسی کام پر اکساتی ہے۔ (مرتب)

® طبعی خواہش:۔وہ خواہشیں جن کے اچھا پابر اہونے کا فیصلہ عقل سے نہیں کر ایاجا تا۔ (مرتب)

دیکھئے نباتات میں حواس اور ملنے جلنے کی طاقت نہیں۔اس کی تربیت اور پر ورش کا بیر سامان کی اس کی جڑیں پیدا کر دیں کہ وہیں اپنی جگہ رہتے ہوئے زمین میں سے ہوا، پانی اور لطیف مٹی کا مجموعی مادہ چوس لیتی ہیں اور پھر ٹہنیوں وغیرہ میں اپنی صورت نوعیہ کے تقاضے کے مطابق تقسیم کر دیتے ہیں۔

### حیوانات میں تدبیر کی کار فرمائی

چونکہ حیوان کے حواس ہیں اور وہ حرکت بھی پیدا کر سکتا ہے، اس لئے اسے جڑیں نہیں دیں جو مادے کو زمین سے چوسیں بلکہ اس کے دل میں بیہ خیال ڈال دیا کہ غلہ، گھاس اور پانی وغیرہ چل پھر کر، جہاں ملیس، وہاں سے حاصل کرے۔اس طرح اسے جن جن ارتفاقات کی ضرورت تھی وہ اس کے دل میں ڈال دیئے۔

العن کیڑے مکوڑے ذمین سے پیدا ہوتے ہیں۔ جواس طرح پیدا ہیں ہوتے ان میں اللہ اتعالیٰ نے یہ تدبیر جاری کر دی ہے کہ وہ نر اور مادہ کے آپس میں طفے سے بڑھیں اور مادہ میں وہ موبت رطوبت ہیں جو پیٹ ہے کے پی پر ورش میں لگتی ہیں۔ پھر ( دوسری منزل میں) وہی رطوبت بی کے کے دودھ بن جاتی ہے۔ پھر پیدا ہونے والے بچے کے دل میں البام ڈال دیاجا تا ہے کہ وہ پیتانوں کو چوس کر دودھ نگے۔ اسی طرح قدرت الہی نے مرغی میں ایک رطوبت پیدا کر دی ہے جس سے انڈے بن جاتے ہیں۔ جب وہ انڈے دے دیتی ہے تواس کا پیٹ خالی ساہوجاتا ہے اور اس کے بعد اس کے دماغی پر خشکی می چھاجاتی ہے جو اسے ایک طرح سے پاگل سی بنادیت ہے۔ اس کا اثر یہ ہوتا ہے کہ وہ اپنے ہم جنسوں سے ملنا چھوڑد بی ہے اور کی الی چیز کو سینے سے اس کا اثر یہ ہوتا ہے کہ وہ اپنے دکھے۔ اسی طرح قدرت نے کبوتروں کے نر اور مادہ میں انس پیدا کر دیا ہے۔ جب مادہ کا پیٹ انڈے سینا چاہتی ہے۔ پھر اس کے اندر جو زائد رطوبت ہوتی ہے، وہ قے کی شکل میں خارج کرتی ہے (یہ گویا چاتا ہے کو چوگا دینے کا طریقہ ہے) پھر مادہ کے دل میں اپنے بچے کے لئے مجت پیدا کر دی جس کی وجہ سے وہ ابنی قے کو بچے کے منہ میں ڈال دیتی ہے جس سے پانی اور دانہ اس کے اندر چلا جاتا ہے وہ وہ ابنی قے کو بچے کے منہ میں ڈال دیتی ہے جس سے پانی اور دانہ اس کے اندر چلا جاتا ہے وہ وہ بینی قے کو بچے کے منہ میں ڈال دیتی ہے۔ اس کی پر بنا نے میں کام آتی ہے جن سے وہ اڑ تا ہے۔ اس طوبت زیادہ پیدا کر دی ہے وہ اس کے پر بنا نے میں کام آتی ہے جن سے وہ اڑ تا ہے۔

email:hikmateguran@gmail.com



### نوع انسان میں تدبیر کی کار فرمائی

(حیوانات کے بعد انسان کا درجہ آتا ہے) اس میں حس اور حرکت بھی ہے، وہ طبعی اور جبلی الہمات بھی قبول کر تاہے اور ان کے علاوہ اس میں عقل بھی پائی جاتی ہے، جس کی وجہ سے وہ تجربے کے ذریعے سے نئی نئی باتیں معلوم کر سکتا ہے۔ اس لئے اللہ نے اس کے دل میں زراعت کرنے، در خت لگانے، تجارت کرنے اور آپس میں لین دین کرنے کے طریقے الہمام کیے۔ ان میں بعض ایسے لوگ پیدا ہوئے جن کی طبیعت میں لیڈر بنے کا مادہ رکھا ہے یا وہ اتفاق سے لیڈر بن جاتے ہیں۔ ایسے ہی بعض لوگ ایسے ہیں جن کی طبیعت میں ما حتی کا مادہ رکھا ہوا ہے یا وہ اتفاق سے لیڈر بن جاتے ہیں۔ ایسے ہیں۔ بعض ایسے ہیں جن کو بادشاہ بنادیا ہے اور بعض کور عیت ہیں اور اتفاق سے ایسے اس جن کی استعداد انہیں کیم بنادیتی ہے۔ پھر کیموں میں بنادیا ہے۔ ان میں سے بعض ایسے ہیں جن کی استعداد انہیں کیم بنادیتی ہے۔ پھر کیموں میں بعض لوگ طبع طور پر کم سمجھ ہوتے ہیں۔ ان میں اس قتم کی حکمت کا مادہ ہی نہیں ہو تا۔ وہ صرف دو سروں کے بیچھے چل سکتے ہیں۔ آپ دیکھیں گے کہ یہ با تیں تمام قوموں میں برابر پائی مرف دو سروں کے بیچھے چل سکتے ہیں۔ آپ دیکھیں گے کہ یہ با تیں تمام قوموں میں برابر پائی جاتی ہیں۔ خواہ وہ جنگلوں میں بینے والی ہوں یا شہروں میں رہنے والی۔ یہ سب با تیں انسان کی حال قوت بہیمیہ کی اندور نی خاصیتوں اور اس کے متعلق ظاہر کی تدبیروں سے تعلق رکھتی ہیں جن سے ارتفاقات معاشی پیدا ہوتے ہیں۔

اس کے بعد انسان کی ملکی قوت پر غور سیجے۔ اس پر غور کرنے سے معلوم ہوگا کہ انسان
اس معاطے میں دوسرے حیوانوں کی طرح نہیں ہے۔ بلکہ اس کی سمجھ عام حیوانوں کی سمجھ سے
بہت او نچے درج کی ہے۔ پھر اس نے بعض علم پیدا کئے ہیں جن میں سب انسانی افراد برابر
کے شریک ہیں سوائے ان چند بد قسمتوں کے جن میں سے مادہ ہی نہیں ہے کہ اپنے نوگی خواص
قبول کریں۔ جن علموں میں انسانی نوگ کا انفاق ہے ان میں سے ایک سے ہے کہ وہ اپنی پیدائش
اور تربیت کا سب تلاش کر تا ہے۔ کہ میں کسے پیدا ہوا؟ میر کی تربیت اور پرورش کس طرح
ہور ہی ہے؟ میں کہاں تک ترقی کر سکتا ہوں؟ وغیرہ وغیرہ۔ رفتہ رفتہ سوچتے سوچتے اور غور
کرتے کرتے وہ خود بخود سے علم پیدا کرلیتا ہے کہ اس کا نئات کو تدبیر سے چلانے والی کوئی ہستی
ضرور ہے جس نے (اس ساری کا کئات کو نیستی سے پیدا کیا اور) مجھے بھی وجودد یا اور اب مجھے

المُورِ اللهُ الْمُالْمُ الْمُالْمُ الْمُعَالِمُهُ الْمُالْمُ الْمُلْمُ لِمِلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ لِمُلْمُ الْمُلْمُ لِمُلْمُ الْمُلْمُ لِمِلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمُ الْمُلْمُ لِمُلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمُ الْمُلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمُ لِلْمُلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمُلْمُ لِلْمُلْمِ لِلْمُلْمِ لِلْمُلْمُ لِمِلْمِلْمُ لِمِلْمُلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْ

رزق وے کر پرورش کررہاہے اور جس طرح اس کی جنس کے دوسرے حیوانات (یعنی عام حیوانات) بمیشہ اپنی زبان حال سے عاجزی کا اظہار کرتے رہتے ہیں انسان بھی اپنی پوری محبت کے ساتھ جان ہوجھ کر پورے علم کے ساتھ اپنے پرورد گار اور تدبیر کرنے والے (مدبر) یعنی خدا تعالیٰ کے سامنے پوری پوری عاجزی کا اظہار کرتا ہے (یعنی دوسرے حیوانات کی شکل وصورت اور حالت بی الی ہے کہ وہ سربسر عاجز ہے ہوئے ہیں۔ لیکن انسان علم کے ساتھ جانتا ہے جمھے اللہ تعالیٰ کے سامنے عاجزی کرنی چاہئے۔ کیونکہ اس نے جمھے نہ صرف پیدا کیا ہے بلکہ میری زندگی کی ساری تدبیر وہی کرتا ہے۔ اس لئے وہ منہ سے بول کر بھی عاجزی ظاہر کرتا ہے) میری زندگی کی ساری تدبیر وہی کرتا ہے۔ اس لئے وہ منہ سے بول کر بھی عاجزی ظاہر کرتا ہے) اس بات کو قرآن حکیم ان لفظوں میں بیان کرتا ہے:

ٱلمُ تَرَانَّ الله يَسْجُدُلَه مَنْ فِي السَّلُوتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ وَ الشَّبْسُ وَالْقَبَرُ وَالنُّجُومُر وَالْجِهَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَآبُ وَكَثِيرُ مِّنَ النَّاسِ \* وَكَثِيرُ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ

(کیاتم دیکھتے نہیں کہ تمام ہتیاں جو زمین اور آسانوں میں ہیں مثلاً سورج، چاند، ستارے، پہاڑ، در خت، جانوراور بہت سے انسان وہ سب اللہ تعالیٰ کے لئے سجدہ کرتے ہیں اور بہت سے انسان ایسے ہیں کہ ان پر عذاب ثابت ہو چکا ہے۔ یعنی وہ خالق کے آگے جھکنا جانے ہی نہیں)

اس کی تشر تے ہوں سمجھنی چاہئے کہ ایک در خت کے اندر جو تدبیر کرنے والی "روح" کام کررہی ہے اس کانام "ففس نباتی "رکھ لیس تو در خت کی تمام طہنیاں، پتے اور شگوفے سب کے سب بمیشہ بمیشہ کے واسطے لبتی لبتی تدبیر کے لئے (لیعنی زمین سے جو غذا ملنی چاہئے اس کے لئے) اس کے آگے ہاتھ پھیلائے ہوئے ہیں۔ اگر در خت کے ایک ایک جھے کو علیحدہ علیحدہ علیحدہ علیحدہ علی ہوتی تو طہنیاں، پتے اور شگوفے فنس نباتی کا شکریہ ادا کرتے۔ ای طرح اگر انہیں بولنے کی طاقت ہوتی تو وہ نفس نباتی کی طرف اپنی محتابی کا احساس ان کے جذبات پر پڑتا اور وہ اس کے آگے دل سے ہاتھ پھیلاتے (اس سے سمجھ لینا چاہئے کہ چو نکہ انسان دانشمند ہے اور تیز سمجھ کا مالک ہے اس لئے وہ اپنی محتابی کی حالت کو سمجھتا ہے اور عقل سے محسوس کرتا ہے۔ اس کااس کے دل پر اثر ہوتا ہے جس سے وہ دل وجان سے اپنے خالق کے آگے ہاتھ پھیلانے کی ضرورت محسوس کرتا ہے۔ اس کا تھے کہا تھے کے در سے کہا تھے کہا تھا تھے کہا تھے کہ

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com



انسان کے ان خواص میں سے ایک ہے بھی ہے کہ اس کی نوع میں سے بعض شخص ایسے ہوتے ہیں کہ حظیرۃ القدس میں انسان کو علم دینے والا جو منبع ہے وہ وہاں تک پہنچ سکتے ہیں۔ چنانچہ انہیں وہاں سے و کی کے ذریعے سے یا صحیح تخیینے کے ذریعے سے یا خواب میں علم ملتا ہے اور دو سرے لوگ اس کا مل کے متعلق اندازہ لگا لیتے ہیں کہ یہ سید حلی راہ پر ہے اور ہر کت والا ہے۔ اس لئے اس کی پیروی کرنے لگتے ہیں۔ جو کام کرنے کا تھم دیتا ہے وہ کرتے ہیں اور جن باتوں سے وہ روک دیتا ہے ان سے بچتے ہیں۔ بو کام کرنے کا تھم دیتا ہے وہ کرتے ہیں اور جن باتوں سے وہ روک دیتا ہے ان سے بچتے ہیں۔ بات ہے ہے کہ انسانی نوع کے ہر ایک فر دمیں غیب باتوں سے وہ روک وہوتی ہے چنانچہ بھی توکسی انسان کو خواب نظر آتا ہے یا کوئی رائے قائم کرلیتا ہے اور وہ صحیح ثابت ہوتی ہے۔ گویا آتکھوں دیکھی بات ہے یا بیلور تخمینہ رائے قائم کرلیتا ہے اور وہ صحیح ثابت ہوتی ہے۔ گویا آتکھوں دیکھی بات ہے یا بیلور تخمینہ دائے قائم کرلیتا ہے۔ لیکن اس بارے میں سب لوگ یکساں نہیں ہوتے۔ ان میں بعض کا طاح ہوتے ہیں، بعض ناقص (اور اجتماعیت کا قاعدہ ہے کہ ناقص کا مل ہوتے ہیں، بعض ناقص (اور اجتماعیت کا قاعدہ ہے کہ ناقص کا مل سے تربیت یانے کا محتاج ہوتا ہے)

## انسان کی خصوصیتیں

غرض انسان میں بعض الیی صفتیں ہیں جو حیوانات میں نہیں پائی جاتیں۔ جیسے اپنے پیدا کرنے والے اور پر ورش کرنے والے کے آگے عاجزی کرنا، صاف ستھر ارہنا، اجتماع انسانی میں عدالت قائم رکھنا اور لذتوں میں اس طرح نہ مچینس جانا کہ اپنے فرض کو بھول جائے۔اس پر اللہ کے کرشموں اور فرشتوں کی طاقتوں کا ظاہر ہونا۔مثلاً اس کی دعاکا قبول ہونااور تمام کرامتیں اور وحانی ترقی کے مقامات اور حالتیں جو اس پر طاری ہوتی ہیں۔

جن باتوں میں انسان باقی حیوانوں سے افضل اور اونچے درجے کاہے وہ اگر چہ بہت سی ہیں لیکن ان سب کو دو حصوں میں تقسیم کر سکتے ہیں۔

## ا) انسان کی عقلی قوت

اس کی عقلی قوت اور حیوانوں کی به نسبت بہت ہی زیادہ ہے۔اس کی دوشاخیں ہیں:

المنافعة الله الماليقة الماليقة الله الماليقة ال

(الف) عقل کا وہ استعال جو انسان اپنی سوسائی کے نظام کو درست کرنے کے لئے ارتفا قات (زندگی بسر کرنے کے طریقوں) پر غور کر تاہے اور جس کی مد دسے وہ زندگی کامعیار بلند کرنے کے لئے ارتفا قات میں باریکیاں نکالتاہے۔

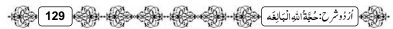
(ب) عقل کاوہ حصہ جو بغیر کو حشش کے غیبی علوم حاصل کر سکتاہے۔

## ۲) انسان کی عملی قوت

عملی قوت کا کمال۔اس کے بھی دوجھے ہوسکتے ہیں:

(الف)اینے ارادے، قصد اور اختیار سے کام کرنا کہ وہ انسان کے نفس کا جزین جائے۔ حیوانات بھی اختیار سے کام کرتے ہیں لیکن ان کے کامول کے نتیج ان کے نفول میں جگہ نہیں پکڑتے اور نہ ان کے نفس ان کاموں کی روح سے رنگ اختیار کرتے ہیں۔ان کے عمل فقط ان قوتوں کے لئے ہوتے ہیں جو نسمے سے قائم ہیں۔اس لئے وہ یہ کام آسانی سے دوبارہ کر لیتے ہیں۔ کیکن انسان کوئی کام کرتا ہے تو کام تو بیٹک فنا ہوجاتا ہے کیکن ان کاموں کی "روحیں"انسان کے نفس میں بیٹھ جاتی ہیں۔ گویاانسان کا نفس ان نتیجوں کو"نگل"جاتا ہے۔ (اس" مضم" کا نتیجہ بیر ہو تاہے کہ) انسان کے نفس میں روشنی یااند هیرے کی سی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے۔ اب اس شرعی قانون کی اچھی طرح تشریح کرسکتے ہیں جس کا مطلب یہ ہے کہ جب تک کوئی انسان کسی کام کو اینے ارادے سے نہیں کر تا اس سے اس کام کے متعلق جو اب طلی نہیں کی حاتی۔اس جملے کے ویسے ہی معنی ہیں جیسے طبیب کیے کہ زہریاتریاق اس وقت تک الرِّنْهِين كر تاجب وه گلے سے ينجے ندار جائے اور معدے ميں ند پہنچ جائے ( يعنی جس طرح زہر معدے میں پہنچ کر ہضم ہو تاہے اور خون میں مل جاتاہے۔اس وقت اس کا اثر ظاہر ہو تاہے۔ اس طرح جب کوئی کام ارادے سے کیاجاتا ہے اس وقت اس کا نتیجہ ظاہر ہوتا ہے )اور یہ جو ہم نے کہاہے(کہ انسان کی روح عملوں کی روح کو ہضم کرتی ہے) تواس کا ثبوت ہیہے کہ ہر قوم اور ملک میں اوگ یو چایا ٹھ کرتے ہیں اور طرح طرح کی ریاضتیں کرتے ہیں چنانچہ ان عباد توں اور تبیانوں (ریاضتوں) کا نتیجہ یہ ہو تاہے کہ وہ اپنے وجدان (Intuition)سے ان کا نور محسوس کرتے ہیں اور گناہوں اور بری ہاتوں سے رک جاتے ہیں اور گناہوں اور بری ہاتوں سے دل میں سختی پیداہوتی ہے اسے وجدان سے محسوس کرتے ہیں۔

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com



(ب) عملی قوت کے کمال کی دوسری شاخ ہیہے کہ اس قوت سے اعلیٰ درجے کے حالات اور روحانی مقامات حاصل ہوتے ہیں۔ جیسے اللہ تعالیٰ کی محبت اور اس پر بھر وسہ کرنا۔ ان کا نمونہ جانوروں میں بالکل نہیں ملتا۔ (صرف انسانوں میں ملتاہے)۔

## انسان کی ضرور تیں

واضح رہے کہ اگر چہ انسان کی صورت نوعیہ اس میں معتدل طرز کامز ان پیدا کردیت ہے، لیکن وہ مز اج اس وقت تک مکمل نہیں ہو تا (اور نہ معتدل رہ سکتا ہے) جب تک اس کے لئے دو چیزوں کا انتظام نہ ہو)

ا)۔انسانی نوع کو جو علم مل سکتے ہیں وہ ان کے منبع یعنی حظیر ۃ القد س سے لیے جائیں، جن کے لئے سب سے پاک انسان کی ضرورت ہے۔ پھر باقی لوگ ان علموں میں اس پاک انسان کی پیروی کریں۔

۲)۔انسانوں کے لئے ایک قانون (شریعت) ہو جس میں:

(الف) الله كى بيجان كے طريق (معارف البيه) مول

(ب) دنیامیں زندگی گزارنے کے ڈھنگ (ارتفاقات) ہوں۔

(ج) ان کاموں کے لیے جو انسان اپنے اختیار، ارادے اور قصدے کر تاہے قاعدے ہوں جن کے مطابق ان کاموں کو پانچ قسموں میں تقسیم کیا گیا ہو لینی (۱)واجب (ضروری، لازم)، (۲)مستحب (اچھالیکن اختیاری)، (۳)مباح، (۴) کروہ، (۵)حرام۔

(د) الله تعالی کی نزد کی (قرب) حاصل کرنے کے مقاموں پر چینچنے کے لئے ابتدائی باتیں (تمہیدات) صاف طور پر بتائی ہوں۔

# عقلى ترقى كاانتظام

چونکہ یہ علوم اور شریعت انسان کی طبعی ضرورت ہے اس لئے اللہ تعالیٰ کی حکمت اور رحمت کے مطابق یہ ضروری ہوا کہ وہ اپنے پاک غیب میں (یعنیٰ کا کنات کے اس جصے میں جو انسان کی مادی نظروں سے او جھل ہے) انسان کی عقلی قوت کے لئے غذا کا انتظام کرے اور کوئی

المُورِّ مَن المُعَالِقِينَ اللهُ الْبَالِغَةِ اللهُ اللهُ

پاک آدمی دہاں تک پہنچ کر دہاں سے اسے لے لے اور پھر باقی لوگ اس کی فرمانبر داری کریں۔
جیسے شہد کی تھیوں میں ملکہ ہوتی ہے کہ باقی سب قسم کی قصیاں (تکھٹو ہوں یاسپاہی) سب اس کی
پیروی اور فرمانبر داری کرتی ہیں۔ کیونکہ دہ ان سب کی زندگی کا انتظام اور تدبیر کرتی ہے۔انسان
کوکسی انسان کے ذریعہ سے یا بغیر واسطے کے اوپر سے علم حاصل نہ ہوتے تو اس کمال کو نہ پہنچ
سکتا جو اس کی نوع کا نقاضا ہے۔

ایک عقلندانسان جو آتکھیں رکھتا ہے دیکھتا ہے کہ اگر اللہ تعالی نے ایسے جانور پیدا کئے ہیں جو گھاس چرنے کے سوااور کسی طرح اپنا پیٹ نہیں بھر سکتے تو وہ فوراً اس بات کا بھی یقین کر لیتا ہے کہ اللہ تعالی نے ان کے لئے ضرور چراگاہ بھی پیدا کی ہے جس میں بہت می گھاس ہے۔ اسی طرح اللہ تعالی کی حکمتوں اور کاریگریوں پر غور کرنے والاانسان جان سکتا ہے کہ ایسے علم بھی ضرور ہونے چاہئیں جن سے عقل کی ضرور تیں پوری ہوتی ہوں اور اس طرح وہ نوعی تقاضے پوری طرح مکمل کر کے کمال حاصل کرلے ۔ یہ علوم مندر جہ ذیل قتم کے ہونے چاہئیں۔

ا) اس بات کاعلم کہ خدا تعالیٰ ایک ہی ہے، اس کی یکائی کس طرح ہے، اس کی صفتیں کیسی ہیں، اور کیا کیا ہیں، یہ علم اتناصاف اور واضح ہوناچاہئے کہ انسانی عقل خود بخود اس سجھ لے اور اتنامشکل نہ ہو کہ لاکھوں میں سے کوئی ایک آدھ انسان ہی سجھ سکے۔ چنانچہ اس نے یہ الفاظ جو فرمائے ہیں کہ: سُبُحَان الله وَیِحَبُرِہٖ۔ (الله تعالیٰ ہر عیب سے پاک ہے اور ان تمام خویوں کامالک ہے جن کی وجہ سے تعریف کی جاسمتی ہے۔) تو اس جملے کی تشر تک کرنے سے الله کی توحید اور صفتوں کامالک ہے جن کی وجہ سے تعریف کی جاسمتی ہے۔ اتو اس جملے کی تشر تک کرنے سے الله لوگ جانے ہیں۔ ان کے حیات (زندگی) سمع (سننے کی طاقت) ہم (دیکھنے کی طاقت) قدرت وقوت) ارادہ ، بولنا، غصہ ، ناراضگی ، مہر بانی ، قبضہ ، بے پروائی اور سب کے بیان کرنے کے ساتھ ہی یہ بھی فرما دیا کہ اس جمینی کوئی چیز نہیں ہے۔ وہ زندہ ہے لیکن اس کی زندگی ہماری زندگی جیسی نہیں جاری قدرت اور طاقت کی طرح نہیں ہم دیکھتے ہیں۔ وہ قدرت ہو مادیا ہو گئی اس کی قدرت اور طاقت ہماری قدرت اور طاقت کی طرح نہیں ہے۔ وہ ارادہ بھی کر تا ہے لیکن اس کی قدرت اور طاقت کی طرح نہیں ہے۔ وہ ارادہ بھی کر تا ہے لیکن اس کی قدرت اور طاقت ہماری قدرت اور طاقت کی طرح نہیں ہے۔ وہ ارادہ بھی کر تا ہے لیکن اس کی قدرت اور طاقت ہماری قدرت اور طاقت کی طرح نہیں ہے۔ وہ ارادہ بھی کر تا ہے لیکن اس کی ادرادہ کرناویا نہیں جسا ہمارا ہوتا ہی دورے اور انہیں جو لیکن اس کا بولنا ویبانہیں جیسا ہمارا۔ باقی صفتوں کو بھی اس پر قیاس کر لیناچا ہے اور انہیں جے لیکن اس کا بولنا ویبانہیں جیسا ہمارا۔ باقی صفتوں کو بھی اس پر قیاس کر لیناچا ہے اور انہیں

ای طرح سجھنا چاہئے کہ وہ ہماری صفوں کی طرح نہیں ہیں۔ پھر ہم جو کہتے ہیں کہ وہ بے نظیرہے تواس کی تشر تالیی باتوں سے ہوئی چاہئے جو ہماری جنس میں بہت ہی دور کی سمجھی جاتی ہیں۔ مثلاً اگر خدا تعالیٰ کا علم ظاہر کرنا ہو تو یوں کیا جائے کہ وہ تمام دنیا کی بارش (جو ہو پھی اور قیامت تک ہوگی) کے قطروں کی گفتی جانتا ہے۔ اور دنیا بھر کے ریگتانوں میں ریت کے جتنے ذرے ہیں ان کی تعداد بھی جانتا ہے۔ ایسے ہی تمام دنیا کے درختوں کے پتوں کی گفتی جانتا ہے اور یہ بھی جانتا ہے۔ اور یہ بھی جانتا ہے۔ ایسے ہی تمام دنیا کے درختوں کے پتوں کی گفتیت یہ ہواور یہ بھی جانتا ہے۔ کہ اندھیری رات میں جب ہاتھ کو ہاتھ سمجھائی نہ دے چیو نٹی کے چلنے کو دیکھتا ہے اور اس کے علم کی باریکی اتن ہے کہ جب کوئی انسان اپنے کمرے کے دروازے بند کرکے لحاف اوڑھ کر کے علم کی باریکی اتن ہے کہ جب کوئی انسان اپنے کمرے کے دروازے بند کرکے لحاف اوڑھ کر حب کے دروازے بند کرکے لحاف اوڑھ کر جب دو بھی اس انداز سے بھی جان لیتا ہے۔ یہی حال اس کی دوسری صفتوں کا ہے۔ دہ بھی اس انداز سے اور اس طرح بیان ہوئی جائیں۔

۲)۔عبادت کاعلم یعنی اس بات کاعلم کہ اللہ تعالیٰ کی بندگی کس طرح کریں۔ ۳)۔علم ارتفاقات یعنی دنیامیں زندگی گزارنے کے طریقوں کاعلم۔

۳)۔ علم مناظرہ لینی بحث کا علم۔ اس کا مطلب ہے ہے کہ جب ادنی درجے کی طبیعت رکھنے والے انسانوں کے دلوں میں ان علموں کے متعلق جن کا ہم ذکر کررہے ہیں شہے پیدا ہوں توسچی اور صحیح بات کی حمایت کرنے اور شہوں سے سمجھ میں جو گر ہیں پیدا ہو جائیں انہیں کھو لئے کاعلم۔

۵)۔انسان کی بصیرت بڑھانے کے لئے اللہ تعالیٰ کی نعتیں (آلاء الله) یاد دلائی جائیں اور قوموں کے اتار چڑھاؤ کے تاریخی واقعات (ایام اللہ) یاد دلائے جائیں اور مرنے کے بعد قبر اور حشر میں جو واقعات (و قائع برزخ وحشر) ہوں گے وہ بتائے جائیں۔ان سب باتوں کاعلم۔

# علم مختلف در جوں میں

الله تعالی نے ازل <sup>©</sup> میں نوع انسانی پر اور اس کی ان استعدادوں (قابلیتوں) پر نظر ڈالی جو تمام انسانوں کی نسلوں میں چلنے والی تھیں اور اس کی ملکی قوت پر بھی نظر ڈالی اور بیر دیکھا کہ

●ازل سے وہ زمانہ مراد ہے جس کا شروع نہیں۔(مرتب)

email:hikmatequran@gmail.com

المنافعة الله الماليقة الماليقة الله الماليقة ال

اوپر بتائے ہوئے پانچ قسموں کے علموں کی مددسے تدبیر اللی کس طرح انسان کی زندگی کی درستی کرے گی۔ چنانچہ یہ سب علم اللہ تعالیٰ کے غیب الغیب (لینی بخلی اعظم سے اوپر کے درجے) میں محدود شکل میں آگئے۔ یہ شمشل (شکل میں آنا) ہی ہے جے اشاعرہ اللہ تعالیٰ کا کلام نفسی (قدیم کلام جس کا تعلق اللہ تعالیٰ کی خاص ذات کے ساتھ ہے) کہتے ہیں۔اس کاعلم، ارادہ اور قدرت کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے بلکہ یہ ان کے علاوہ چو تھی چیز ہے۔

پھر جب ملاء اعلیٰ کے پیدا کرنے کا وقت آیا جن کی نسبت اللہ تعالیٰ کوعلم تھا کہ نوع انسانی کا اچھا انتظام ان اونچے درجے کے نفسوس کے بغیر پورا نہیں ہو سکتاتو اللہ تعالیٰ نے فقط کلمہ "کن" (ہوجا) کہہ کر انہیں پیدا کیا۔ یہ اللہ تعالیٰ کی نوع انسانی پر خاص عنایت تھی کہ ان اونچے درجے کے فرشتوں کو پیدا کیا۔ کیونکہ وہ جانتا تھا کہ ساری انسانی سوسائٹ کا اچھا انتظام ان فرشتوں کے بغیر پورا نہیں ہو سکتا۔ ان فرشتوں کا پوری نوع انسانی کے ساتھ وہی تعلق ہے جو ایک انسان کی عقلی قوتوں کا اس انسان کے ساتھ ہو تا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان بزرگ فرشتوں کے دلوں میں ان علموں کا اس انسان کے ساتھ وہی ہیں اللہ تعالیٰ کے غیب الغیب میں فرشتوں کے دلوں میں ان علموں کو ایک قسم کی روحانی شکل اختیار کر چکے ہے (متمثل ہو چکے تھے) ان فرشتوں نے ان علموں کو ایک قسم کی روحانی شکل بہنادی۔ اس آیت آلڈیڈئ کیڈؤئ الڈوش و می خوکھ (جوعرش کو تھا ہے ہوئے ہیں اور جو اس کے گر د گھو متے ہیں) میں جن فرشتوں کی طرف اشارہ ہے ان سے یہی فرشتے مراد ہیں جن فرشتوں کی طرف اشارہ ہے ان سے یہی فرشتے مراد ہیں جن

پھر جب آسانی انظامات میں ایس حالتیں پیدا ہوئیں جب بڑی حکومتیں اور ملتیں (Super nations) برلتی ہیں تواللہ تعالیٰ نے ان علموں کواس زمانے کی ضرور توں کے مطابق نیارہ حانی وجود دیا۔ چنانچہ وہ علوم اس زمانے کے آسانی حالات کے مطابق واضح اور صاف شکل میں آگئے۔ اِنّا اَنْوَلْنَهُ فِنْ کَیٰکَةِ مُّبُرُکَةِ اِنّا کُنّا مُنْدِدِیْنَ وَ فِیْهَا کُیفُرَیُ کُلُّ اَمْدِ حَکِیمٌ اِن وَاسَ بِنَی مِن اَنْ الله بِنَا الله والله تعالیٰ کی حکمت کی بات بنتی میں اتاراء ہم ہی ڈرانے والے تھے، اس رات میں حکمت کی بات بنتی ہے ) پھر اللہ تعالیٰ کی حکمت نے اس زمانے کا انظام کیا۔ جب انسانی اجتماع (سوسائی ) میں ایک ایسا آدمی پیدا ہوجو نہایت پاک ہواور جو اس خزانے سے علم لینے کی استعداد ( قابلیت ) رکھتا ہو۔ اللہ کی حکمت یہ فیصلہ بھی کر چکی تھی کہ اس شخص کی شان بہت او نجی ہواور اس کا درجہ نہایت بلند ہو۔ چنانچہ جب وہ شخص وجود میں آجاتا ہے (پیدا ہوجاتا ہے ) تو اللہ تعالیٰ اسے اپنے لئے بلند ہو۔ چنانچہ جب وہ شخص وجود میں آجاتا ہے (پیدا ہوجاتا ہے ) تو اللہ تعالیٰ اسے اپنے لئے کی استعداد کی استعداد کی استعداد کی استان کے لئے کی استعداد کی اس استان کی جب ان کا استان کی جب وہ شخص وجود میں آجاتا ہے (پیدا ہوجاتا ہے ) تو اللہ تعالیٰ اسے اپنے لئے کی حد بانے کی استان کی حد بیانے کی استان کی جب وہ شخص وجود میں آجاتا ہے (پیدا ہوجاتا ہے ) تو اللہ تعالیٰ اسے اپنے لئے کی استان کی حد بیانے کی استان کی استان کی حد بیانے کی حد بیانے کی استان کی حد بیانے کی استان کی حد بیانے کی استان کی حد بیانے کی استان کی حد بیانے کی استان کی حد بیانے کی حد

الرُوْو تُرَى مُعَدِّاً شِي الْمِعَالِينَ الْمِعَالِينَ الْمِعَالِينَ الْمِعَالِينَ الْمِعَالِينَ الْمِعَالِينَ الْمِعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمِعَالِينَ الْمِعَالِينَ الْمِعَالِينَ الْمِعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعِلِّينَ الْمُعَلِّينَ الْمُعَلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمِعِلِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلْمِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِي الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِي الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِي الْمُعِينِ الْمِلْعِلِي الْمُعِلِينِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِ

خاص کرلیتاہے اور اسے اپنے ارادے کے پوراکرنے کا آلہ بنالیتاہے۔ اس پر کتاب (نوع انسانی کے لئے مجموعہ توانین) اتار تاہے اور اس کی پیروی اپنے بندوں پر ضروری قرار دے دیتاہے۔ قرآن کیم میں حضرت موسی عَلِیَوْا کے بارے میں جو آیاہے کہ وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفُسِقَ ﴿ (میں نے مجھے اپنے لئے خاص کرلیا) اس کا یہی مطلب ہے۔

ان علموں کے جتنے درجے اوپر نیچے مقرر ہوتے گئے ان کی اصل حکمت بیہے کہ اللہ تعالی نوع انسانی کو کامل بناناچاہتا ہے۔ چنانچہ غیب الغیب (مجلی اعظم سے اوپر کے درجے) میں یہ علوم ایک خاص شکل میں مقرر ہو گئے۔اس کا سبب بھی فقط یہی تھا کہ اللہ تعالیٰ نوع انسانی پر اپنی خاص مہر بانی کرناچا ہتا تھا۔ پھر انسانی نوع کی مجموعی استعداد (قابلیت) نے ملاءِ اعلیٰ کے فرشتوں کی پیدائش کو ضروری قراردے کر درخواست کی کہ وہ بھی پیدا کئے جائیں۔ ایسے ہی خاص زمانے میں نوع انسانی کے مخصوص حالات کے مطابق ایک خاص شکل میں قانون کی طلب بھی خود نوع انسانی نے کی۔ (یعنی انسان کی نوع کی ساخت کا تقاضا تھا کہ اس کی فطرت کے مطابق اسے فلال فلال قانون دیئے جائیں اور پھر جب انسانی نوع میں ایک خاص قشم کے حالات پیدا ہوجائیں مثلاً بادشاہت کے ظلم انتہا کو پہنچ جائیں اور ساری کی ساری سوسائی ایک ایسے چھوٹے سے طبقے کے قبضے میں آجائے جواسے اپنی عیش پرستیوں کے لئے استعال کرے اور اس طرح انسانیت خدا کو بھول جائے توایک خاص قسم کا قانون دیاجائے، جواس حالت کے مناسب ہو۔ بیہ سب باتیں خود انسانی نوع کے تقاضے تھے،جو خدانے پورے کئے۔ گویابہ قوانین نوع انسانی نے طلب کئے، جو خدا تعالی نے اپنی مہر بانی سے دیئے۔ خدا تعالی نے یہ قوانین اپنی طرف سے بے ضرورت اور جبر أنبين ديئے۔اس طرح الله كى جحت انسانى نوع پر يورى ہو گئ (يعنى اب اگر نوع انسانی یااس کاکوئی حصہ یاکوئی فردان قانونوں کے خلاف کرے تواسے سزادیے میں خداتعالی پر کوئی الزام نہیں آسکتا۔ وہ کہہ سکتاہے کہ تم نے بیہ قانون طلب کیامیں نے دیا۔ اب اس پر ممل نہ کرنے کی کیاوجہ تھی؟اس کاجواب کوئی انسان نہیں دے سکتا)

# یہ علم انسان کے لیے طبعی ہیں

اب اگر کوئی پوچھے کہ انسان کے لیے نماز پڑھنا کیوں ضروری ہے؟ وہ کیوں رسول مَثَاثَیْۃُ مُ کی فرمانبر داری کرے؟ زنااور چوری اس کے لیے کیوں ناجائز کی گئی؟ تو اس کاجواب یہ ہے کہ

المنافعة الله التاليقه المنافعة الله التاليقة التال

بعض چیزوں کا انسان کے لیے کرنا اور بعض سے بچنا اس طرح ضروری ہے جس طرح گائے،

ہیل وغیرہ کے لئے فقط گھاس کا کھانا جائز ہے، گوشت ان کے لئے "حرام" ہے۔ اور شیر وغیرہ
جانوروں کے لئے گوشت کھانا واجب (ضروری) ہے اور گھاس کھانی منع (حرام) ہے۔ ایسے ہی
کھٹو وغیرہ مکھیوں کو اپنی ملکہ کی فرما نبر داری کرنا ضروری ہے۔ اس بارے میں انسانوں اور
حوانوں میں صرف یہ فرق ہے کہ حیوانوں کو یہ باتیں جبلی البهام کے ذریعے بتائی گئ ہیں (یعنی
ان کی فطرت ہیں میں یہ باتیں ڈال دی گئ ہیں) اور وہ بغیر سوچ سمجھے اور بغیر سیکھے سکھائے،
خود بخود کرتے ہیں۔ لیکن انسان اپنے علوم، تجربے اور دیکھ بھال اور سوچ ہیارسے حاصل کرتا ہے۔ یاوتی سے حاصل کرتا ہے۔ یاوتی سے حاصل کرتا ہے۔



#### آ تھواں باب

# شرعی قانون جزااور سزاکے لئے کیوں لازم ہے

اس میں شک نہیں کہ ساری کا نئات مجموعی طور پر ایک وحد انی تد ہر کے نیچ کام کر رہی ہے۔ یعنی ساری کا نئات میں قانون کا ایک ہی تجموعہ چل رہا ہے اور اس کا نئات کا کوئی حصہ کوئی جزوہ کوئی ذرّہ ان قوانین کے بغیر نہیں چل سکتا۔ یہ بی ایک قانون باہمی کشش ہے جو کا نئات کا سب نظام لیے ہوئے ہے۔ سورج ہماری زمین کے ایک ایک ذرے کو لپنی روشنی اور حرارت دیتا ہے اور ہماری زمین کا ایک ایک ذرے کو کھنٹی رہا ہے۔ ایسے بی ہو اور ہماری زمین کا ایک ایک ذرے کو کھنٹی رہا ہے۔ ایسے بی مادے کی ساخت ساری کا نئات میں کیسال ہے لینی وہمی برقیات ہیں۔ جو ہماری زمین کے خاک کے ذرّے کے آخری جز ہیں۔ اور وہی برقیات ہیں جو اکاش گڑگا یا کہکشاں کے سب سے دور کے سارے بین ہو اکاش گڑگا یا کہکشاں کے سب سے دور کے ستارے میں پائے جاتے ہیں ہو ہم سے نو ہز ارتین سونوری سال کے فاصلے پر ہے جبی حال سب سے دور کے سے بے گا ہے۔

جس طرح ساری کا ئنات قانون کے مجموعے میں بندھی ہوئی ہے اس طرح اس کا ایک ایک حصہ ضمنی قوانین کا پابند ہے۔ مثلاً نباتات کی نشوو نما کا ایک قانون ہے۔ حیوانات کے سوچنے کا ایک قانون ہے۔ اس طرح نوع انسان ایک ایسے قانون کے مجموعے کا تقاضا کرتی ہے جس کے مطابق کام کرکے وہ نہ صرف اس مادی دنیا

اس کا ثبوت یہ ہے کہ کہکشاں کے اس جھے کی روشی بالکل ہمارے سورج کی روشی کے مانشہ ہے۔ چنانچہ جس آلے سے روشی کو چھاڑ کردیکھتے ہیں (اسے طیف نما کہتے ہیں) اس سے ساری کا نکات کی روشی ایک بھت میں ہاہت ہوتی ہے۔ (مرسّب)
روشی کی رفتار ایک لاکھ ۲۸ ہز ار ۲۸۵ میل فی ثانیہ (سینٹر) شارکی گئی ہے۔ اس حساب سے روشی کی کرن ایک سال میں کم سے کم ۵۸ کھر بھک ارب میل کا فاصلہ طے کر لیتی ہے۔ یہ فاصلہ ستاروں و فیرہ کے لیے لیے فاصلے نا پنے کے لئے کا کی کاکام دیتا ہے۔ اس حیال فوری سال کہتے ہیں۔ (مرسّب)

® کائنات کی فضاء میں جگہ مادے کے بادل سے نظر آتے ہیں جوروش ہیں انہیں سےابے(Nebulae) کہتے ہیں۔اس قشم کاسب سے دور کا سحابہ ہم سے ۱۲ کر دو ٹواسی سال کے فاصلے پر واقع ہے۔(مرتب)

میں اچھی زندگی گزار سکے بلکہ مرنے کے بعد کی زندگی میں بھی اسی قانون کا تسلسل کام دیتا رہے۔ جیسے ہم چاہتے ہیں کہ ایک بیچ کی پرورش بچین میں ایک ہو کہنہ صرف اس کی بچین کی ضرور تیں پوری ہوتی رہیں بلکہ اس تربیت کے نتیجے جوانی میں بھی اس کے کام آئیں۔اسی طرح جوانی میں اس کی تربیت ایسی ہونی چاہئے کہ نہ صرف جوانی میں اس کے لئے فائدہ ہو بلکہ بعد کی ساری زندگی میں اس تربیت کے نتیجے اس کے لئے فائدہ مند ثابت ہوں۔ ایسے ہی انسان کی د نیاوی زندگی اس طرح بسر ہونی چاہئے کہ وہ نہ صرف اس د نیامیں مفید ثابت ہو بلکہ اس زندگی کے عملوں(کرموں)کے نتیجے مرنے کے بعد کی زندگی میں جو وہ اس مادی واسطے (Medium)میں بسر نہیں کرے گا۔بلکہ ایک اور بی واسطے (Medium) میں بر نہیں گزارے گا، فائدہ دیں۔ اس کی ایک اور مثال یہ ہے کہ کسان اناج بوتا ہے، اسے یانی دیتا ہے، کھاد ڈالتاہے اور اس کی گرانی کر تاہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہو تاہے کہ جو اناج پید ابو تاہے وہ نہ صرف اس کی موجودہ ضرور تیں اچھی طرح یوری کر دیتاہے بلکہ اگلی اچھی قصل کے لئے بہت عمدہ بہج کاکام دیتاہے۔اگر وہ قصل کی اس طرح پرورش نہ کرے تواس کے پیدا کئے ہوئے اناج کے دانے چھوٹے چھوٹے، مر جھائے ہوئے اور بے حان سے ہوں گے۔ اگر یہی دانے اگلی قصل کے چیچ کے طور پر بوئے جائیں تواگلی فصل نگی ہو گی۔اس کے بر خلاف اگر اب کی فصل کی اچھی ، طرح پر ورش کرے تواس کی اب کی قصل کا اناج بھی موٹا، اچھی غذاوالا اور عمدہ ہو گا۔ بلکہ وہ اگلی قصل بھی اچھی دے گا۔

بالکل یہی حال انسان کی زندگی کا ہے۔اس کی اس دنیا کی زندگی اور مرنے کے بعد کی زندگی دو مختلف زندگی سے بعد کی زندگی دو مختلف زندگی اس دنیا کی زندگی میں ہم جو جو کام کرتے ہیں ان کا نتیجہ ،جو ہر اور خلاصہ ہمارے نسے (Miasmic Body ) کے اندر محفوظ رہتا ہے۔ یہی جو ہر یا خلاصہ اس زندگی میں بھی اپنے کچھ نتائج دکھا تا ہے۔ لیکن مرنے کے بعد کی زندگی میں زیادہ نمایاں طور پر منتیج پیدا کرے گار کے سبب بنیں گے۔

غرض انسان کی جتنی بھی زندگی ہوگی اس میں عام باتیں ان نتیجوں کے مطابق ہوں گی۔ اس زندگی میں اور مرنے کے بعد کی زندگی میں اچھے نتیجے پیدا کرنے کے لئے ضروری ہے کہ

web: www.hikmateguran.org

الرووشر ع: حُبَّةُ اللهِ الْبَالِعَم عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِعَم عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِعَم عَلَيْهِ اللهِ اللهِ

انسان اپنی نوع کے تقاضوں کے مطابق زندگی بسر کرے۔ان کے خلاف کام نہ کرے۔اسے یقین رکھناچاہئے کہ دواپنے آپ کواپنے کاموں کے نتیجوں سے کبھی نہیں بچاسکتا۔

اس باب میں اس حقیقت کونہایت صاف طور پر پیش کیا گیاہے۔

## انسان کے کامول کے متیجوں کے اسباب

واضح رہے کہ انسان اپنے عملوں کے مطابق نتیج پائیں گے۔اگر کام اچھے ہیں تو نتیج بھی اچھے ہوں گے۔اگر کام برے ہیں تو نتیج بھی برے ہوں گے۔

انسان کے کاموں سے اچھے برے نتیجے پیدا ہونے کے چار اسباب ہیں:

#### ا) صورت نوعیه کا تقاضا

انسان کی صورت نوعیہ کا تقاضا۔ حیوان کا مزاج چاہتا ہے کہ وہ گھاس چرہ اور در ندے کا مزاج تقاضاکر تاہے کہ وہ گھاس چرے اور در ندے گا مزاج تقاضاکر تاہے کہ وہ گوشت کھائے گا تواس کا مزاج درست رہے گا اور اگر حیوان گوشت کھالے گا یا در ندہ گھاس چرلے گا تواس کا مزاج بگڑ جائے گا۔ اس طرح اگر انسان اپنے ارادے اور قصدے ایسے کام کرے جن کی تہ میں یہ چارخو بیاں ہوں تواس کا ملکی مزاج درست رہے گا اور اس کی عقلی صحت قائم رہے گی۔

ا)۔اینے پیداکرنے والے کے آگے جھکنااور عاجزی کرنا۔ (خشوع یا اخبات)

۲)۔ پاگیز گی یعنی بدن، لباس اور خیالات کوہر قسم کی گندگی سے پاک رکھنا۔ (نظافت) ۳)۔ لذتوں میں نہ پھننا۔ (ساحت)

۳)\_انصاف اپنی زندگی کے تمام معاملات میں (عدالت)

جب انسان ایسے کام کرتا ہے جن کی روح ان خصلتوں کے خلاف ہو تو انسان کا مزاح مگل جب انسان ایسے کام کرتا ہو جاتی ہے۔اگر وہ آج ٹکلیف محسوس نہیں کرتاجو ملکی مزاج کے مگر جانے سے اسے محسوس ہونی چاہئے توجس وقت بدن کے بوجھ سے ہلکاہو جائے گا مکلی مزاج کے خراب ہو جانے سے پوری پوری تکلیف محسوس کرے گایاس کی صحت کی حالت میں اسے پورا پورا آرام محسوس کرے گا۔اس کی مثال الی ہے کہ انسان کے بدن کو کسی سن

المُعَالِمُ اللهُ البُالِغَهِ ﴿ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ لَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴾

کرنے والی چیز (مخدر) سے من کر دیاجائے تووہ جگہ آگ کی جلن محسوس نہیں کرتی۔ لیکن جب اس دواکا اثر دور ہوجاتا ہے تو در دمحسوس ہونے لگتا ہے۔

## ٢) ملاءِ اعلى كااثر

انسان کے دماغ میں اس کی سب ذہنی قوتیں موجود ہیں۔جب بدن کے کسی حصے یر کوئی بیرونی اثر ہوتا ہے وہ حبث اس کی اطلاع دماغ کودیتا ہے۔ چنانچہ اگر اتفاقاً یاؤل چنگاری پر یر جائے یا یاؤں تلے برف کا فکڑا آجائے تو حجث دماغ کو محسوس ہوجاتاہے کہ یاؤں کے نیچے چنگاری آگئی ہے یابرف کا کلوا آگیا ہے۔ اس طرح حظیرة القدس میں نوع انسانی کی جو نوعی صورت یاامام نوع انسانی یاانسان اکبر موجودہ، الله تعالی نے اپنی مہر بانی سے اس کے لئے خادم فرشتے پیدا کردیئے ہیں۔ جو اس انسان اکبر کے لئے حواس کی مائند ہیں۔ جس طرح ہم لین احساس کرنے والی قوتوں کے بغیر کام نہیں کرسکتے بالکل اسی طرح وہ امام نوع انسانی ان فرشتوں کی مدد کے بغیر اپناکام پورانہیں کر سکتا۔ چنانچہ جب کوئی انسان کوئی اچھاکام کر تاہے تواس کا پہلا اثر فوراً امام نوع انسانی کے دماغ تک پہنچتاہے اور ان فرشتوں سے خوشی اور سرور کی کرنیں نکلتی ہیں۔اسی طرح جب کوئی مختص کوئی ایساکام کر تاہے جواس کے نوعی تقاضے کے خلاف ہے تواس کی خبر بھی فوراً امام نوع انسانی کو ہوتی ہے اور ان فرشتوں سے نفرت اور دھمنی کی کرنیں نکلنے لگتی ہیں۔ان فرشتوں کی کرنیں اس انسان کی طرف آتی ہیں اور اس کے دماغ پر اثر کرتی ہیں اور وہ بھی ان کا اثر قبول کر تاہے۔ یعنی اچھے کام سے خوشی اور اطمینان اور برے کام سے افسوس اور نفرت ساتھ ہی ان فرشتوں کی طرف سے آئی ہوئی کرنوں کا اثر ملاء سافل (Lower Angelic Region) کے فرشتوں پر اور حساس انسانوں پر بھی پڑتاہے۔اگر کام اچھاہے توان فرشتوں اور ان انسانوں کے دلول میں یہ بات پیدا ہو جاتی ہے کہ اس انسان سے محبت کریں اور اس سے اچھاسلوک کریں۔ اگر کام براہے توان کے دلوں میں یہ بات پیدا ہوجاتی ہے کہ اس سے نفرت کریں اور اس سے براسلوک کریں۔اس کی مثال ولی ہی ہے جیسے جارایاؤں چنگاری پر پڑتا ہے تو دماغ کی ادر اکی قوتیں (محسوس کرنے اور سوچنے والی قوتیں) جلنے کا درد محسوس کرتی ہیں، اس کے بعد دماغ سے ایک شعاع نگلتی ہے جودل میں اثر کرتی ہے۔اس کے اثر ے دل میں عم پیداہو جاتاہے اور طبیعت (حکر) پر اثر کرتی ہے تواس سے بخار ہو جاتا ہے۔

ملاءِ اعلیٰ کے فرشتوں کی تا ثیر ہمارے بدنوں میں بالکل ولی ہی ہے جیسے ہماری ادراکی و تیں ہمارے بدنوں پر اثر ڈالتی ہیں۔ چنانچہ جب ہم میں سے کی انسان کو آنے والا خطرہ محسوس ہو تاہے جس میں نہایت شدید دردکاڈر ہو یانہایت خو فاک بے عزتی کاڈر ہو تو وہ کانچہ کمسوس ہو تاہے ،اس کارنگ زر دپڑ جاتا ہے ،بدن کمزور ہو جاتا ہے ، خواہش نفسانی مر جاتی ہے ، پیشاب سرخ ہو جاتا ہے ،یہاں تک کہ بعض او قات تو پیشاب خطا ہو جاتا ہے یا پاخانہ نکل جاتا ہے ۔ یہ سب با تیں طبیعت پر انسان کی ادراکی قوتوں کے اثر سے ہو تاہے۔ حالا نکہ وہ حادثہ پیش نہیں آیا ہو تا بلکہ اس کے پیش آنے کاڈر ہی ہو تاہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ ہماری ادراکی قوتیں بدن کی موتا ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ ہماری ادراکی قوتیں بدن کی مخلف طاقتوں کو ، سو تگھنے ، سننے ، دیکھنے ، چکھنے وغیر ہی کی طاقتوں کو ) خفیہ پیغام بھیجتی ہیں اور ان پر پوراپوراغلبہ رکھتی ہیں۔ بالکل اسی طرح نوع وغیر ہی کی تدبیر کرنے والے فرشتے جو ملاءِ اعلیٰ (Upper Angelic Region) میں ہیں انسانی کی تدبیر کرنے والے فرشتے جو ملاءِ اعلیٰ (Upper Angelic Region) میں ہیں انسانی کی تدبیر کرنے والے فرشتے جو ملاءِ اعلیٰ (Upper Angelic Region) میں ہیں انسانی کی تدبیر کرنے والے فرشتے جو ملاءِ اعلیٰ (Upper کی حالات عنائ کی کرتے ہیں۔ انسانی کی تدبیر کرنے والے فرشتے جو ملاءِ اعلیٰ (Upper کرتے ہیں۔

غرض تمام انسان جوز مین پر بستے ہیں وہ ان فرشتوں کے اس طرح ماتحت ہیں جس طرح بدن کی سب قوتیں ہماری ادرا کی قوتوں کے ماتحت ہیں۔

جس طرح انسانوں کے کاموں کی تا ثیر سے فرشتوں کی طرف سے شعاعیں نیچ کو آتی ہیں اسی طرح انسانوں کے کاموں کی تا ثیر سے فرشتوں کے دورنگ وہاں ایک نئی استعداد پیدا کر دیتا ہے۔ جیسے آگ کے پاس پانی رکھاجائے تو اس میں گرمی پیدا ہوجاتی ہے یا جیسے ذہن میں دو ملتی جلتی باتوں پر غور کیاجائے تو ذہن ایک خاص بھیجہ پیدا کر لیتا ہے یا دعا منظوری کا بھیجہ پیدا کر دیتی ہے۔ اسی طرح ملاءِ اعلیٰ کی طرف سے حظیر قالقدس کی طرف چنے والا بیرنگ بخلی الہی سے الی صورت پیدا کرنے کا سب بھم پہنچا تا ہے جسے نیک طرف کی صورت میں اللہ کی رحمت اور خوشنودی (رضا) کہاجا تا ہے اور برے عملوں کی شکل میں اللہ کا غضب اور اس کی لعنت کہا جاتا ہے۔ اس وقت اللہ کی صفتوں میں ایک نیارنگ

©وہ خفیہ پیام جوانسان کی طبیعت پر براہ راست اثر کرتا ہے۔اس کا انسان کی عقل کے ساتھ تعلق نہیں ہوتا۔(مرتب) ®وہ کیفیتیں جن سے انسان کا مزاج اور طبیعت متاثر ہوتی ہے۔یہ "باتیں "نہیں ہوتی بلکہ حالتیں ہوتی ہیں۔ جیسے خوشی کی کیفیت، غم کی حالت وغیرہ۔(مرتب)

المُورْرِح: حُجَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴾ ﴿ اللهُ اللهُ البَالِغَهِ ﴿ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴾ ﴿ اللهُ اللهُ البَالِغَهِ ﴿ اللهُ ال

(تجدد) پیداہوجاتا ہے۔ مثلاً پہلے غضب تھا تواب دحت بن گی یا پہلے رحت تھی تواب غصہ بن گیا۔ (مثلاً ایک شخص نے براکام کیا تواللہ تعالیٰ کی صفتوں میں ایک خاص رنگ پیداہو گیا۔ جسے غضب کہا جاسکتا ہے پھر اس نے اچھاکام کیا تووبی رنگ ایک اور رنگ سے تبدیل ہو گیا۔ اسے رحمت کہا جاسکتا ہے) جیسے قرآن سحیم میں آیا ہے کہ: اِنَّ اللهُ لَا یُعَوِّرُمَ اِبِعَوْمِ حَتَّی یُعَوِّرُهُ اِ یَعْمِ مَتَّی اِینَ الله کا یُعَوِّرُمَ اِبِعَوْمِ حَتَّی یُعَوِّرُهُ اِ یَعْمِ مَتَّی اِینَ الله کا یُعَوِّرُمَ اِبِعَوْمِ حَتَّی یُعَوِّرُهُ اِینَ الله کا یُعْمِ مَتَّی اِینَ الله کا یُعْمِرِ مَتَّی اِین الله کی اور حضرت نبی اگرم مَتَّی اللّٰیہ ہُمِی فرماتے ہیں کہ فرشے آو میوں کے کام میں تبدیلی نہ کرلے ) اور حضرت نبی اگرم مَتَّی اللّٰ الله سے بوچھاٹا ہے کہ میرے بندوں کو کیسے چھوڑا؟ نیز میان پر جی جاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ ان سے بوچھتا ہے کہ میرے بندوں کو کیسے چھوڑا؟ نیز فرماتے ہیں کہ دن کے کام دات کے کاموں سے پہلے آسان پر پینے جاتے ہیں۔ ان باتوں سے آخضرت مَثَّ اللّٰ خِنْ رَبِّحَ وَرَبِّحَ وَرَبِّحَ وَرَبِّحَ وَرَبِّحَ وَرَبِّمِانِ جَوْمُنْ اللّٰ اللّٰ مِنْ اللّٰ کے نور کے در میان جو حظیرة القد س میں قائم ہے واسطہ ہیں۔

## ٣) شرعی قانون کا تقاضا

(قانون دنیامیں نازل ہونے سے پہلے حظیر ة القدس میں مدون ہو تاہے۔

پہلی مصلحتیں جو اوپر بیان ہو چک ہیں انسانیت کے عام تقاضے کو ظاہر کرتی ہیں۔ اس مدیس ان مصلحتوں کی اس شکل کا ذکر ہے جو قانون کے اندر آ جاتی ہیں۔ یعنی قانون کی شکل اختیار کر لیتی ہیں۔ انساف کرنے والی طاقت دو حصوں میں تقسیم ہوجاتی ہے۔ ادنی طاقت ہمیشہ قانون کی شکل کی پابندی کرتی ہے اور اس کو سمجھ سکتی ہے۔ اعلی طاقت قانون کی روح کا زیادہ لحاظر کھتی ہے۔ قانون کے باہر انسانی سوسائٹی کے لئے جو مصلحتیں ضروری ہوں ان پر نہ اعلی طاقت بحث کر سکتی ہے۔ نہ ادنی طاقت بحث کر سکتی ہے۔ مشاحتی ہے۔ کہ شکل کی بیانہ اور اس پر فقط قانون بنانے والی طاقت بحث کر سکتی ہے۔

دوسرے اور تیسرے سبول میں وہی فرق ہے جو قانونی کونسل کے ممبر کے نظریات اور عدالتی جماعت کے نظریات اور عدالتی جماعت کے نظریات میں ہو تاہے۔ قانون ساز جماعت قانون کی روح محفوظ کرنے کی کوشش کرتی ہے اور عدالتی جماعت اس قانون کے لفظوں کی پیروی کرتی ہے۔ اسی طرح دوسرے سب میں انسانیت کے عام تقاضوں کاذکر تھااور تیسرے میں ان قانونوں کاذکر ہے جو اس روح کو محفوظ کرنے کے لئے سے ہیں۔

(انسان کے لئے شریعت کس طرح مقررہوئی ہے؟اس کی تشر یکے لئے پرانے علم

الْمُورِينِ مَنْ مُعَلِّدُ اللهِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ اللهِ الْمُعَالِينِ اللهِ الْمُعَالِينِ اللهِ المُعَالِينِ المُعَالِينِ المُعَالِينِ المُعَالِينِ المُعَالِمِ المُعَالِمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَالِمِينِ المُعَالِمِينِ المُعَالِمِينِ المُعَالِمِينِ المُعَالِمِينِ المُعَالِمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَالِمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَالِمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِمِينِ المُعَالِمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعِلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلِمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعِلِمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعَلِّمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلْمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلَّمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلَّمِينِ المُعِلَّمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلِمِينِ المُعِلَّ المِعِلَّمِينِ المِعْلِمِينِ المُعِلِمِينِ المِعِلِمِينِ ال

نجوم کی مثال زیادہ موزوں ہے اس لئے کہ سیدناابراہیم علیہ اللہ اسے پہلے کی شریعتیں عموماً نجوم ہی کے قواعد پر مرتب ہوئی تھیں)

جب ستاروں کے مجموعے میں کوئی ستارہ ایک خاص طرح پر دوسرے ستاروں کے سامنے آتا ہے منجم جان لیتا ہے کہ اس وقت وہاں ایک ایک روحانی فضا پیدا ہو جاتی ہے جس میں ان ساروں کی قوتیں بھی شامل ہوتی ہیں۔ پھر چاند کے ذریعے سے، جو آسانی احکام کوزمین کی طرف پہنچانے کا ذریعہ ہے، وہ روحانیت زمین پر پہنچ جاتی ہے تولو گوں کے خیالات اس روحانیت کی تا شیرسے تبدیل ہوجاتے ہیں۔اس طرح اللہ کی شانوں کو پیچانے والا جانتاہے کہ روحانی اجتماع کا وهوقت قريب آگيا ہے جے شريعت ميں ليلة مبازكة (بركت والى رات) كہا گيا ہے، جسميں تمام حکمت کی باتیں تقسیم ہوتی ہیں۔اس وقت فرشتوں میں ایک خاص قسم کی روحانیت پیدا ہوجاتی ہے جس میں نوع انسانی کے احکام اور اس زمانے کا تقاضا بھی شامل ہو تاہے۔ وہال سے اس زمانے کے سب سے مقدس انسان پر الہام ہونے نثر وع ہوتے ہیں اور اس انسان کے ذر میے (واسطے) سے ان لو گوں کے دلوں میں بھی الہام آنے شر دع ہو جاتے ہیں جو اس مقد س انسان کے قریب قریب فربن رکھتے ہیں۔اس کے بعد جماعت کے ذریعے سے عام انسان کوان الهامول كو قبول كرنے اور انہيں اچھا سجھنے كا البام ہو تاہے اور جو آدمى ان الهامول كى تائيد کرے اسے قدرتی مدد ملتی ہے۔جو آدمی ان کے خلاف کرے وہ قدرتی اسباب سے شکست یا تا ہے۔ اسی طرح نیلے طبقے کے فرشتوں کو الہام ہوتا ہے کہ ان الہاموں کے مانے والوں کے ساتھ اچھابر تاؤ کریں اور نہ مانے والوں سے براسلوک کریں۔ پھر اس جماعت سے جو الہام قبول کر چکی ہوتی ہے ایک نورانی رنگ ملاءِ اعلیٰ اور حظیرۃ القدس میں پینچتاہے۔ تو وہاں اللہ کی صفات میں نے طور پر خوشنودی یاناراضکی کے آثار ظاہر ہوتے ہیں۔

## ۴) نبی کی اطاعت

جب کوئی نبی الہام پاکر لوگوں میں اپنی تحریک پھیلانے کے لئے کھڑ اہو جاتا ہے اور اللہ تعالیٰ کا یہ ارادہ ہو تا ہے کہ اس کے کھڑے ہونے سے ان لوگوں پر رحم کرے اور انہیں اچھے لیمنی ترقی کے درجے کے قریب پنچادیا جائے، تواس نبی کی اطاعت لوگوں پر لازم قرار دے دی جاتی ہوتی ہے اور وہ علم جو نبی کے پاس الہام کے طور پر آیا تھا نبی کی دعا اور اس کی ہمت کے ساتھ مل

الْدُوشِ 3: حُجِّةِ اللهُ الْبَالِغَه ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الْبَالِغَه ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَالِمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المِلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُ

کرایک مخصوص شکل پیدا کرلیتا ہے۔اب اللہ تعالیٰ کی مدداس میں شامل ہو جاتی ہے۔اس کے بعد وہ علم نہایت پکااور مضبوط ہو جاتا ہے۔

(نی اپنی قوم میں سے اپنے ارد گرد سے اجھے لوگ چن لیتا ہے توان کی فطرت اور طبیعت کے مطابق اس اصولی قانون پر مبنی ضمنی قوانین (Bye Laws) تجویز کر تا ہے۔ اس حالت میں یہ قانون (ضمنی) عمومیت پر اس قدر نہیں رہتا جس قدر تیسر سے درجے میں تھا بلکہ اس خاص جماعت کی ذہنیت کے لئے ایک خاص شکل میں معین ہوجا تا ہے اور اوپر تیسر ی شق میں قانون کی جس شکل کا ذکر آیا ہے اس کے لیے کسی خاص زبان کی ضرورت نہیں ہوتی۔ لیکن قوت درجے میں یعنی جبوہ قانون نی کے ذریعے سے اس کی جماعت کو پہنچایا جا تا ہے اس نی کی زبان قانونی درجہ حاصل کر لیتی ہے۔

## ان درجون كابالهمي مقام

پہلے اور دوسرے اسباب کی بناء پر (یعنی صورت نوعیہ کے تقاضے کے مطابق اور ملاء اعلیٰ کے تقاضے کے مطابق انسان کو جو جزادی جاتی ہے وہ انسانی فطرت کے مطابق ہوتی ہے جس پر اللہ تعالی نے تمام انسانوں کو پیدا کیا ہے۔ اس میں شروع سے لے کر قیامت تک کوئی تبدیلی نہیں ہوگی۔ اس جزا کی بنیاد نیکی اور بدی کے عام اصول اور قاعدوں پر ہوتی ہے۔ خاص شاخوں اور خاص حدوں کا اعتبار نہیں کیا جاتا۔ یہی فطرت وہ دین ہے جو ہر زمانے میں کیسال رہتا ہے اور زمانوں کے بدلنے کے ساتھ نہیں بدلیا۔ تمام انبیاء کا اس پر اتفاق ہے۔ جیسے قر آن حکیم میں آیا نمانوں کے بدلنے کے ساتھ نہیں بدلیا۔ تمام انبیاء کا اس پر اتفاق ہے۔ جیسے قر آن حکیم میں آیا آخصرت منگر اللہ آئے تم المقابق ہو احدہ و امھا تھم شتی ۔ (تمام نہی آئیس میں اس طرح ہیں کہ ان سب کا باپ ایک ہے۔ مگر مائیں الگ الگ ہیں) کسی قوم میں کوئی آئی تا آئی میں اس طرح ہیں کہ ان دو اصول پر اس قوم سے ضرور جو اب طبی ہوگی۔ اس لیے کہ انسانی عقل اسے حے کی ذمہ داری کو اپنی فطرت سے خود سمجھ سکتی ہے۔ اس کے سمجھنے کے لیے انسانی عقل کا عمومی درجہ کا فی ہے۔

تیسرے سبب سے یعنی شریعت کی بناء پر انسانوں کو جزا مل سکتی ہے وہ ہر زمانے کی اپنی شریعت کے مطابق ہوتی ہے۔ اس کے سمجھانے کے لیے نبی اور رسول آتے ہیں۔ کیونکہ خاص

خاص حالتوں کے مطابق جس جس قانون کی ضرورت ہے وہ استاد کی تعلیم کے بغیر انسان سمجھ نہیں سکتا۔ یہ استاد انبیاءاور رسول ہوتے ہیں۔انہی کی بر کت اور کوشش سے ان کی جماعت پیدا ہوجاتی ہے۔ نبی اکرم مُنالِقَیْرُ کم کے اس قول میں اس کی طرف اشارہ ہے۔

انها مثلى ومثل ما بعثني الله به كبثل رجل الى قوما فقال يقوم! ان رأيت الحيش بعيني وانى انا النذير العربان فالنجاء فالنجاء فاطاعه طائفة من قومه فادلجوا فانطلقواعلى مهلهم فنجواو كذبت طائفة منهم فاصبحوا مكانهم فصبحهم الجيش فاهلكهم واجتاحهم فكذلك مثل من اطاعني فاتبع ماجئت به ومثل من عصاني و كذب ماجئت به من الحق ـــ

"میری اور مجھے جو کچھ اللہ تعالیٰ نے دے کر بھیجاہے۔اس کی مثال ایس ہے جیسے ، ایک آدمی کسی قوم کے پاس آیااس نے کہامیرے بھائیو!میں اپنی آ عکھوں سے منهمیں تباہ کرنے والا لشکر دیکھ آیا ہوں۔ میں تمہیں صاف صاف ڈراتا ہوں۔ خبر دار ہو جاؤ۔اینے آپ کو بچاؤ۔ جنانچہ قوم کے ایک حصے نے اس کی بات مان لی اور رات کی تاریکی میں وہاں سے چل پڑااور پچ گیالیکن دوسرے حصے نے اس بات کو جھٹلا یا اور صبح تک وہیں سو تارہا۔ صبح سویرے تشکر اس کے سریر آپہنچا اور اسے ، ہلاک کر دیا۔ یہی حال اس مخض کا ہو گاجو میری پیروی کرے گا اور جو میں لایا ہوں اس کی پیروی کرے گا اور جو مجھے حھٹلائے گا اور جو سیحی بات میں لایا ہوں اسے

چوتھے سبب لیخی نبی کی بعثت کی وجہ سے جو جزا ملتی ہے، وہ اس وقت ملتی ہے جب نبی آ جائے، وہ اپنی وعوت بھیلادے اور لوگوں کے دلوں میں اچھی طرح بٹھادے 🗨 (اس کے بعداس قوم پر عذاب نازل ہو تاہے)۔جب تک قوم کا ایک بڑا حصہ اسے سمجھ نہ لے اور تھوڑا حصہ سمجھانے کی تمام دیانتدارانہ کوششوں کے باوجودنہ سمجھاس وقت تک عذاب نہیں آتا۔ کیکن عذاب کا تعلق فقط تعلیم کے چوتھے درجے کے ساتھ ہے۔البتہ عام انسانی عقل،انسانیت

• فلاتكليف الابعداز الة الخفاء وثبوت البعثة والدعوة (التفهيات الالهية، الجزالاول ص٢٣) (انسان کسی نبی کو اس وقت تک مانے کے ذمہ دار نہیں ہوتے جب تک اس کی ذات اور اس کی تعلیم کے متعلق تمام تاریکیاں دورنہ ہو جائیں اور اس کی بعثت اور دعوت کا ثبوت بہمنہ پہنچ جائے) (مرتب)

بحث كاخلاصه

پہلے تین درجے انسانی فطرت کے ساتھ براہ راست تعلق رکھتے ہیں اور اس کے زیادہ قریب ہیں۔ اس لئے وہاں اشاعت اور تشر تے ضروری نہیں ہے۔ بلکہ ایک انسان کا تمدن اور سوسائٹی میں پیدا ہو جانااور وہاں زندگی بسر کرناکا فی سمجھاجا تاہے کہ قانون کے اس عمومی پہلو کو اپنی عمومی عقل سے سمجھ جائے گا۔اس کے لئے نبی کے آنے کی ضرورت نہیں ہے۔ نبی تووہ باتیں سمجھانے کے لئے آتا ہے جن کے سمجھانے کی ضرورت ہوتی ہے۔اگراس سے زیادہ بوجھ قانونی معلم کے ذمے ڈال دیا جائے گاتو قانونی سوسائٹی پیدا نہیں ہوسکے گی۔ اس درجے کے لَتَ قرآن حَيْم مِن آياب كه: لِيهُلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بِيّنَةِ وَيُحْلِي مَنْ حَرَّعَنْ بَيْنَةِ (افال٢٨)( جوہلاک ہووہ سوچ سمجھ کر ہلاک ہواور زندہ رہے وہ بھی سوچ سمجھ کر زندگی بسر کرے) یعنی جزا اور سزاکا چوتھا درجہ ای صورت میں قائم ہوسکتاہے کہ نبی آجائے، لوگوں کے شبہات دور ہوجائیں اور نبی کا پیغام اچھی طرح لو گول تک پہنچ جائے۔ ان تینوں باتوں کے پوراہوئے بغیر اس چوتھے درجے سے پیداہونے والی جزالو گوں پر نہیں آتی۔

المناسبة الله التبالغة على المناسبة الله التبالغة على المناسبة الله التبالغة على المناسبة الله التبالغة المناسبة الله التبالغة التبالغة الله التبالغة الله التبالغة الله التبالغة الله التبالغة الله التبالغة التبالغة الله التبالغة التبال

کی جن مصلحتوں کواپنی دیانتدارانہ کوشش سے پیچان سکتی ہے۔اسی طرح قانون کے عام درجے

کی بات جے عام انسانی جماعت اپنی عام عقل کے ساتھ سمجھ سکتی ہے۔اگر کوئی شخص اسے بھی

سیحفے کی کوشش نہ کرے تواس کاعذر مانا نہیں جاسکتا۔اسی طرح اگر چوتھے درجے میں قانون کا

عام اعلان ہو جائے اور کوئی مخض ایساہو جسے اس کاعلم نہ ہو، تو اس قانون کو اس جماعت میں

جاری کرنے سے روکا نہیں جا سکتا اور نہ اس شخص کو اس قانون کے مانے سے بری کیا جاسکتا

ہے۔اب یہ اس کا فرض ہو گا کہ قانون کو سمجھنے کی کوشش کرے۔

web: www.hikmateguran.org



#### نوال باب

# انسانی سوسائٹی میں جبتی اختلافات

انسانی خصلتوں اور ان خصلتوں کے مطابق انسان جو کام کر تاہے انہیں دو قسموں میں تقسیم کرناچاہئے

ا) انسان کی خصلتوں کا ایک حصہ ایباہے کہ وہ لوگوں سے سیکھ کر خیال بناتاہے، اسی کے مطابق اس کے اندر عاد تیں اور خلق کیے ہوجاتے ہیں، وہی خلق اسے کمال پر پہنچانے کا سبب بنتے ہیں۔

7) انسان کی خصلتوں اور کاموں کا دوسر احصہ وہ ہے کہ اگر اس انسان کو تعلیم نہ دی جائے اور وہ معمولی انسانی سوسائی میں رہے اور اس کے لئے ایک خاص مقصد سامنے رکھ کر تعلیم دینے کا موقعہ ہی پیدانہ ہو تو بھی وہ اپنی طبیعت میں جس قدر جذبات پائے گا ان کے مطابق اپنی زندگی کا ایک پروگر ام بنائے گا۔ یہ حصہ زیادہ تر تبدیل نہیں ہوتا۔ اس میں تعلیم رنگ ایک حد تک اثر کر تاہے اور ایسامعلوم ہوتا ہے کہ انسان اپنی طبیعت کوبدل چکا ہے۔ لیکن جو نہی اس تعلیم کے اثر کو برباد کرنے والی قوت سامنے آتی ہے یہ انسان حصف اپنی اصلی طبیعت برلوٹ آتا ہے۔

اگرچہ کہاجاتا ہے کہ انسان کی یہ فطرت تبدیل نہیں ہوتی کیکن اس کامطلب یہ ہے کہ اگر انسان عام حالات میں رہے تو اس میں تبدیلی نہیں ہوتی لیکن تعلیم و تربیت ہے جو اس کی طبیعت کے اندرونی مخزن تک پہنچ جائے فطرت بدل بھی جاتی ہے۔ لیکن اس کے لئے بڑی محنت چاہئے جو عام طور پر ہو نہیں سکتی۔ اس لئے ہر ایک انسان کی ذہنیت معین کرنے کے لئے اس حصے کو زیادہ سامنے رکھنا چاہئے۔ کسی سوسائٹی میں عارضی طور پر رہ کر انسان نے خاص رنگ اختیار کر لیا ہو یا علمی جماعت میں رہ کر اس نے اپنے لئے نظریات پیدا کر لئے ہوں فقط انہی پر افظر کر کے انسان ذہنیتوں کا ماہر نہیں ہو سکتا۔ نتظم افسر کا کمال بیہ ہے کہ جہاں تک ہو سکے وہ

المنافعة الله النبالغة عن المنافعة الله النبالغة عن المنافعة الله النبالغة عن المنافعة الله النبالغة المنافعة الله النبالغة المنافعة الله النبالغة المنافعة الله النبالغة الله النبالغة الله النبالغة الله النبالغة الله النبالغة النبالغة الله النبالغة النبالغة الله النبالغة الله النبالغة الله النبالغة النبالغة الله النبالغة الله النبالغة النبالغة النبالغة النبالغة النبالغة النبالغة النبالغة الله النبالغة ا

اپنے نیجے کام کرنے والوں کی اس نہ بدلنے والی فطرت کا مطالعہ کرے۔ ای حالت میں اس کا انتظام اچھااور مکمل ہو سکتاہے۔ اس صورت میں وہ اپنے نیجے کام کرنے والوں سے اس کام کی امید نہ رکھے گاجوان سے بن نہ پڑے یا ان کی اس فطرت کے خلاف ہو۔ اگر وہ یہ با تیں سمجھ لے تواس کی نوے فیصدی تجویزیں یقینا کامیاب رہیں گی۔ جولوگ اس فطرت سے واقفیت پیدا کرنے کی کوشش نہیں کرتے اور انسان کی عارضی بنی ہوئی فطرت ہی کاعلم حاصل کر ناکافی سمجھت ہیں ان کا انتظام جلدی برباد ہوجاتا ہے۔ ابتما کی نظام میں اگر ایک کے بعد دوسر اسمجھدار افسر پیدا ہو تارہے تو سلطنت بن جاتی ہے اور اگر اس سلسلے میں ایک بھی ناسمجھ آدمی اعلی انتظام کا ملک بن جائے تو وہ بنی بنائی سلطنت تباہ ہوجاتی ہے۔ اس لئے انسان کی فطرت کا مطالعہ اور اس کے بدلنے والے اور نہ بدلنے والے حصوں کی الگ الگ واقفیت پیدا کرناکا میابی حاصل کرنے کے بیا ور سوسائی میں اعلی در ہے کا نظام پیدا کرنے کے واسطے نہایت ضروری ہے۔ تاکہ جو کے لئے اور سوسائی میں اعلی در ہے کا نظام پیدا کرنے کے واسطے نہایت ضروری ہے۔ تاکہ جو آدمی جس کام کے لائق ہے اسے اس کام میں لگایا جائے۔

# جبتت نہیں بدلتی

اس بات میں ہماری توجہ زیادہ تراس روایت کی طرف ہے جو آنحضرت مَا اللّٰیٰ کی طرف سے بتائی جاتی ہے۔ بتائی جاتی ہیں: اذا سمعتم بجبل ذال عن مکاند فصد قولا واذا سمعتم برجل تغیر عن خلقه فلا تصد قوابد فاندیصیر الل ماجبل علیه (جب تم سنو کہ پہاڑ اپنی جگہ سے ہٹ گیا ہے تواس کا یقین کر لو لیکن جب سنو کہ کسی آدمی کی جبلت بدل گئ ہے تواس کا یقین نہ کرو تم دیکھو گے کہ آخروہ اپنی جبلت کی طرف آئے گا)۔

ایک اور روایت میں آیا ہے کہ:الاان بنی آدم خلقواعلی طبقات شق فینهم من بولد مؤمناً (دیکھو! بنی آدم مختلف در جول میں پیدا کئے گئے ہیں۔ بعض ایسے ہیں جو پیدائی مؤمن ہوتے ہیں)۔

(یر روایت بہت لمی ہے اس کے آگے بیان آتا ہے کہ بعض مؤمن پیدا ہوتے ہیں اور مؤمن ہی مرتے ہیں اور مؤمن ہی مرتے ہیں اور بعض کافر پیدا ہوتے ہیں اور کافر ہی مرتے ہیں۔ ابعض کافر پیدا ہوتے ہیں اور مؤمن ہو کر مرتے ہیں۔ اس حدیث میں آپ نے ان کے غضب اور اپناحق وصول کرنے کے طبقے بیان فرمائے ہیں۔ چنانچہ فرمایا ہے کہ بعض آدمی ہوتے ہیں جنہیں ہڑی جلدی غصہ آتا ہے اور جلد ہی صاف ہو جاتے ہیں۔ بعض ایسے ہیں کہ انہیں غصہ جلد

آتا ہے لیکن ان کا دل دیر میں صاف ہو تا ہے۔ بعض ایسے ہیں کہ غصہ دیر میں آتا ہے اور صاف بھی صاف جلد ہو جاتے ہیں اور بعض ایسے ہیں کہ انہیں غصہ بھی دیر میں آتا ہے اور وہ صاف بھی دیر میں ہوتے ہیں۔ دوسری روایت اپنا تق وصول کرنے کے بارے میں ہے۔ اس میں آپ نے فرمایا ہے کہ وہ اپنا حق لینے میں سخت ہوتے ہیں اور دوسرے کا حق دینے میں بھی سخت ہوتے ہیں۔ بعض ایک میں فرم اور دوسرے میں محت ہوتے ہیں۔ بعض ایک میں فرم اور دوسرے میں سخت۔ یہ چار قسمیں ہوگئیں)۔

آ مخضرت مَنَّ النَّیْمَ فرماتے ہیں کہ:الناس معادن کبعادن الذهب والفضة ( جیسے چاندی سونے کی کا نیں ہیں ایسے ہی انسانوں کی کا نیں ہیں) یعنی کسی کان سے خاص در ہے کا سونا لکتا ہے اور دو سری سے کم در ہے کا سونا لکتا ہے ویسے ہی لوگوں کی جماعت کا آدمی اچھا اور بری کا برا ہوتا ہے۔ اللہ تعالی بھی فرماتا ہے کہ: قُلْ کُلُّ یَّعْمَلُ عَلَی شَاکِلَتِهِ (بَیْ اسرائیل ۱۸۴) ( ہر شخص لینی فطرت کے مطابق کام کرتا ہے) یعنی اس کی فطرت میں جو استعدادر کھی گئے ہے وہ اس کے مطابق کام کرسکتا ہے۔

# انسان کی ساخت کا تجربه

اگر آپ چاہتے ہوں کہ فطرت انسانی کی جو سمجھ اللہ تعالی نے ہمیں دی ہے اور ان اصادیث کا جو مطلب ہمیں سمجھایا گیاہے وہ معلوم کریں توجو بات ہم بتاتے ہیں اسے پورے غورسے سمجھ لیجئے۔

### ملکی قوت کے در ہے

### انسان میں ملکی قوت دو درجوں میں پیدا کی گئے ہے:

ا)۔ پہلا درجہ ملاء اعلیٰ کے درجے کے مناسب ہے جن کی عادت ہی ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اساء اور صفات کے علموں سے پورا پورارنگ حاصل کرتے ہیں۔ وہ ان صفتوں کی باریکیوں کو پہنچان لیتے ہیں جن کا نظام عالم کے چلانے میں دخل ہے اور جو نیانظام قائم کرنامقصود ہو تاہے وہ اسے ہر پہلو سے مکمل طور پر سمجھ لیتے ہیں اور پھر اسے عمل میں لانے میں اپنی ساری ہمت صرف کر دیتے ہیں۔ تو جن آدمیوں میں اعلیٰ درجے کی ملکیت ہوتی ہے وہ بھی اسی طرح

۲)۔ دوسرے درج کی ملکیت وہ ہے جو نچلے درجوں کے فرشتوں کی شان کے لاکت ہے۔
ان کی حالت میہ کہ اوپر سے جو خواہش آتی ہے وہ اس سے بھر پورہوتے ہیں۔ انہیں اس نظام
کا پوراعلم نہیں ہو تا اور نہ ان کی ہمت اسے وجود میں لانے کی طرف ازخود متوجہ ہوتی ہے اور نہ
انہیں اوپر کے درج کے فرشتوں کی طرح اللہ تعالیٰ کے اساء اور صفات کی معرفت حاصل
ہوتی ہے۔ البتہ ان میں نورانیت ضرور ہوتی ہے اور وہ حیوانی ناپا کیوں اور نجاستوں سے الگ رہ
سکتے ہیں۔ بعض انسان بھی ایسے ہوتے ہیں یعنی وہ خود تو کوئی نظام نہیں سوچ سکتے لیکن اچھانظام
سوچنے والوں سے اثر لے کر وہ ان کے ساتھ مل کر کام کر سکتے ہیں۔

### تہیمی قوت کے درجے

اسی طرح بہیت (حیوانی قوت) بھی انسان میں دودر جول میں ظاہر ہوتی ہے:

ا)۔ پہلا درجہ شدید بہیمیت کا ہے یعنی طاقتور اور زور دار حیوانیت کا۔ جیسے نرجانور جو پوری غذا کھائے اور پوری تدبیر کے ساتھ پرورش پائے اس کا جسم بہت بڑا ہوتا ہے، وہ نہایت مضبوط اور طاقتور ہوتا ہے، اس کی آواز بہت اونچی ہوتی ہے، حملہ کرتا ہے توبڑے زور سے کرتا ہے، جس کام کا ارادہ کر لیتا ہے اسے کئے بغیر نہیں ٹلما اور اس کی طبیعت میں فخر بھی ہوتا ہے۔ یعنی اپنے ہم جنسوں میں اپنے آپ کو بڑا سمجھتا ہے، اس کا غصہ بھی بڑے ذور کا ہوتا ہے، اس میں مادہ سے ملنے کی قوت بھی زیادہ ہوتی ہے اور وہ ہر ایک پر اپناغلبہ قائم کرناچا ہتا ہے اور وہ ہر ایک پر اپناغلبہ قائم کرناچا ہتا ہے اور وہ بڑے دل والا ہوتا ہے۔ جس انسان میں شدید بہیمت ہواس میں بھی الی بی باتیں یا تیں یا تیں یا تیں یا تیں۔

۲)۔ بہیمیت کا دوسر ادر جہ کمزور ہو تاہے۔ جیسے خصی، ناقص اعضاوالا جانور جو بھوک اور نامناسب تدبیر میں پرورش پائے، اس کا جسم کمزور ہو تاہے، آواز باریک ہوتی ہے، حملہ کرنے میں بھی مریل ساہو تاہے، وہ بزدل اور بہت بھی ہو تاہے، وہ دوسر وں پر غلبہ پانے اور فتح حاصل کرنے کاخیال بھی جی میں نہیں لا تا۔ جس انسان میں بہیمیت کمزور ہواس میں ایسے ہی اوصاف ہوں گے۔



#### جبلت اور تربيت

ملکیت اور بہیمیت کے جو دو دو درجے مقرر کئے گئے ہیں ان میں سے کوئی نہ کوئی درجہ
انسان میں اس کی جبلت کے مطابق پایا جاتا ہے۔ پھر تعلیم اور تربیت سے وہ جبلی استعداد
مضبوط یا کمزور ہوتی رہتی ہے۔ لیخی ایک انسان کی جبلت میں ملاءاعلیٰ کی سی ملکیت موجود
ہولین اسے کسی ایسے آدمی کی صحبت حاصل نہیں ہوئی جس نے کسی نبی سے تعلیم پائی ہو تو یہ
انسان نبی سے تعلیم پائے ہوئے انسان سے دوسرے درجے پر رہے گا۔ کیونکہ اس میں مکی
قوت بھی زیادہ ہے اور اچھی سوسائٹی کی تعلیم اور تربیت بھی اسے حاصل ہوگئی ہے۔ ایسے ہی
جس انسان میں طبعی طور پر بہیمی قوت تو ہے لیکن اس کی مشق اور ترقی کا سامان اسے حاصل
نہیں ہے تو یہ شخص اس آدمی سے جے اپنی بہیمیت کو ترقی دینے کا سامان حاصل ہے دوسرے
درجے پر رہے گا۔

# ملكيت اور بهيميت كس كس طرح جمع بهوتي بين

کسی انسان میں بید دونوں قوتیں دوطرح پر جمع ہوسکتی ہیں:

ا) پہلی قشم کانام تجاذب ہے۔ اس میں ہر ایک قوت اپنے تقاضے کو حاصل کرنے میں پورا پورازور لگاتی ہے اور ترقی کا جو آخری نقطہ اس کے ذبن میں ہو تا ہے اس تک پہنچنے کی کوشش کرتی ہے اور اپنے طبعی نظام کو قائم رکھتی ہے۔ جب ملکیت اور بہیمیت میں سے ہر ایک کی خواہش اس درج کی ہوگی تو ضرور ان میں کھینچا تانی ہوگی۔ اگر ملکیت غالب آگئی تو بہیمیت کے آثار کمزور ہو جائیں گے اور اگر بہیمیت غالب آگئ تو ملکیت جھپ جائے گی۔

۲) دوسری قسم اصطلاح کہلاتی ہے۔اس کامطلب یہ ہوتا ہے کہ ملکیت اپنے اصلی تقاضے سے پنچے اتر آتی ہے اور ایسے کاموں پر راضی ہوجاتی ہے جس میں بہیمیت بھی مل کر کام کر سکتی ہے۔ مثلاً عقل، سخاوت، عفت (بری باتوں سے پر ہیز کرنا) اپنے ذاتی نفع پر نوعی نفع کو ترجیح دینا، جو چیز ابھی ابھی حاصل ہونے والی ہے اس پر بس نہ کرنا بلکہ آئندہ کا بندو بست بھی کرنا، تمام باتوں میں پاکیزگی کو پیند کرنا، اس میں وہ بہیمیت کے تقاضوں کا بھی پھھ خیال رکھتی ہے۔ ادھر بہیمیت اپنے تقاضوں کا بھی پھھ خیال رکھتی ہے۔ ادھر بہیمیت اپنے تقاضوں کو نرم کردیتی ہے اور رفاہِ عامہ کے کاموں میں ملکیت کی شریک

النووشر 5: حُجِّةِ اللهُ الْبَالِعَهِ ﴿ اللهُ الْبَالِعَهِ ﴾ ﴿ اللهُ اللهُ الْبَالِعَهِ ﴿ اللهُ الْبَالِعَهِ ﴾

ہوجاتی ہے جورائے کلی کے قریب ہوں۔ یعنی وہ اپنے ذاتی فائدوں کو بھلادیتی ہے۔ اگر وہ خالص عام مصلحت کے کاموں کا تصور نہیں کر سکتی تو وہ اس کے خلاف باتوں کو بھی سوچنا چھوڑدیتی ہے۔ اس نقطے پر دونوں میں صلح ہوجاتی ہے اور اس طرح ایک ایسامز ان پیدا ہوجا تاہے جس میں دونوں کے تقاضے لڑتے نہیں۔

### دونوں کے جمع ہونے کے چار درج

ملکیت اور بہیمیت کے اس طرح آپس میں ملنے سے انتہائی (۱)، وسطی(۲)، اور انتہائی طرف ماکل (۳)، اور انتہائی طرف ماکل (۳) درجے پیداہوجاتے ہیں۔ ان سے بے انتہائت میں اور درجے پیداہوسکتے ہیں۔ لیکن بڑی شمیں آٹھ ہوتی ہیں۔

### تحاذب كى حالت ميں

(الف) ملکیت اور بہمیت کے تجاذب کی شکل میں جمع ہونے سے:

اونچ درج کی ملکیت اور اونچ درج کی بهیمیت۔

٢) اونچے درج کی ملکیت اور کمزور بہیمیت۔

m) نچلے درج کی ملکیت اور زور دار بہیمیت۔

۴) نچلے درجے کی ملکیت اور کمزور بہیمیت۔

### مصالحت كي حالت ميں

(ب) ملکیت اور بہیمیت کے صلح کے ساتھ جمع ہونے سے:

۱) اونچے درجے کی ملکیت اور زور دار بہیمیت۔

۲) اونچے درج کی ملکیت اور کمزور بہیمیت۔

س) نیلے درج کی ملکیت اور زور دار بہیمیت۔

م) نیلے در ہے کی ملکیت اور کمزور بہیمیت۔

پھران میں سے ہرایک قشم کی خاصیتیں الگ الگ ہیں۔

جو شخص ان آٹھوں قسموں کے احکام لینی خاصیتیں سمجھ لے گاوہ انسانیت کے بہت سے مشکل مسئلے حل کرکے اطمینان پالے گا۔ (لیعنی ظاہر میں سب انسان ایک جیسے معلوم ہوتے ہیں



اورایک ہی طرح کام کرتے نظر آتے ہیں لیکن ایک نتیجہ پیدا نہیں ہو تا۔اس سے ایک عالم کو پریشانی پیداہوتی ہے کہ اس فرق کی وجہ کیا ہے؟ جب وہ ان باتوں کو جو او پر بیان کی گئی ہیں اچھی طرح سمجھ لے، تواس کے دماغ میں اس قسم کی کوئی پریشانی نہیں رہے گی) ہم یہاں وہی باتیں بیان کریں گے جن کی ہمیں آگے چل کر ضرورت ہوگی۔ان قسموں کی پوری پوری تفصیل بیان کریا ہمارامقصد نہیں ہے۔

### ان حالتول پر مخضر تبصره

مذكوره بالاقسمول كے انسانوں كى مخضر سى خاصيتيں سے ہيں۔

ا)۔جو شخص زور دار بہیمیت کامالک ہوگا، خصوصاً جو تجاذب والا ہوگا، اسے زیادہ ریاضت اور مشقت کا تھم دیا جائے گا۔ مثلاً لمبے عرصے کے لئے روزے رکھنا۔ اگر کسی نبی کی امت کے متعلق ہمیں معلوم ہو کہ اسے لمبے روزے رکھنے کا تھم دیا گیا تھا تو سجھ لینا چاہئے کہ وہ لوگ زور دار بہیمیت والے ہوں گے۔ لیکن آخضرت مُنَا اللّٰ اللّٰ عام مسلمانوں کو اس کا تھم نہیں دیا۔ کیونکہ آج کل بہیمیت اس زور کی نہیں ہے جس زور کی پہلے زمانے میں تھی۔

۲)۔ کمالات عاصل کرنے میں وہ شخص بہت آگے بڑھ جائے گا جس کی ملکیت اونچے درجے کی ہوگی۔ جس شخص کی بیمیت کی اس کی ملکیت کے ساتھ صلح ہوگی وہ عمل میں بھی بہت آگے بڑھا ہوا ہو گا اور اجتماعی کام بھی نہایت اعلی درجے کے کرے گا۔ اس کے اخلاق وعادات بھی بہت پاکیزہ ہوں گے۔ جو صاحب تجاذب ہو (یعنی جس میں تجاذب کی حالت پائی جائے جس کاذکر اوپر آچکاہے) اور اپنی ملکیت کو بیمیت کے پنجے سے نکال لے وہ بہت علم والا ہوگا۔ لیکن وہ عمل اور ادب کی زیادہ پیروی نہیں کرے گا۔ کیونکہ عمل میں بیمیت زیادہ کام کرتی ہے اور وہ دب کررہ گئی ہے۔

۳)۔ جس شخص کی بیمیت کمزور ہوگی وہ بڑے بڑے کام نہیں کرسکے گا۔ ایسے آدمیوں میں سے جس شخص کی ملکیت اونچ ورج کی ہوگی وہ سب چیزوں کو چھوڑ چھاڑ کر اللہ تعالیٰ کی طرف خاص طور پر متوجہ ہو جائے گا اور جس کی ملکیت بھی کمزور ہوگی وہ اگر بیمیت کے پنج سے تو آخرت کی طرف متوجہ ہونے کی خاطر بڑے بڑے کام چھوڑ دے گا اور اگر ملکیت اور بیمیت وائوں ایک ہی درجے کی کمزور ہیں۔ توسستی اور آرام طلی کی خاطر بڑے

سم)۔جس شخص کی بہیمت زور دارہے وہ بڑے بڑے کام کرسکتاہے۔ اب اگر اس کی ملکیت بھی اونے درج کی ہے تووہ بہت بڑی بڑی حکومتیں چلائے گااور وہ سب کام کرے گاجو عمومی فائدے کے بول۔ یعنی اگر حکومت چلانے کاموقعہ ہاتھ نہ آئے تو وہ علمی اور اخلاقی لحاظ سے ایک مرکزیت پیدا کردے گا کہ اس راستے سے وہ لوگوں پر حکومت کرے گااور جس کی ملکیت کمزور اور بہیمیت زور دار ہوگی وہ برائیوں میں شدت دکھائے گا اور بڑے بڑے بوجھ اٹھانے میں سب سے آگے ہوگا۔

۵)۔ تجاذب والے چاروں قسم کے آدمی جب بہیت کی طرف پلٹ پڑتے ہیں تو فقط دنیاداری کے کام کرتے ہیں اور جب ملکیت کی طرف جھک پڑتے ہیں تو صرف دینی کام کرتے ہیں اور جب ملکیت کی طرف جھک پڑتے ہیں تو صرف دینی کام کرتے ہیں۔ ہیں اور اپنے نفس کو گندی عاد توں سے پاک کرنے ہیں گئے رہتے ہیں۔

۲)۔ مصالحت والے لوگ دونوں کام ایک ہی وقت میں اکٹھا کرتے ہیں۔ اب اگر ان کی مکیت او نجے درجے کی ہے تو دین اور دنیا کی حکومت ایک ہی وقت میں چلاتے ہیں اور اللہ تعالی کارادہ پوراکرتے ہیں اور اس کے کام کرنے کا آلہ بن جاتے ہیں اور اس دنیا کافائدہ سامنے نہیں کارادہ پوراکرتے ہیں اور اس کے کام کرنے کا آلہ بن جاتے ہیں اور اس دنیا کافائدہ سامنے نہیں مرکضتے۔ اللہ کے کام اس قسم کے ہوتے ہیں۔ جیسے خلافت یعنی کل قومی حکومت اور ملت کی امامت یعنی سوشل اصلاح میں مرکزیت حاصل کرنا۔ انبیاء اس قسم کے لوگوں میں سے ہوتے ہیں اور ایسے ہی لوگ اصل میں انسانیت کے ہیں اور ان کے وارث بھی اسی قسم میں سے ہوتے ہیں اور ایسے ہی لوگ اصل میں انسانیت کے ستون اور سیاسی لیڈر ہوتے ہیں اور اپنے لوگوں میں حکومت کرتے ہیں۔ دین کے معاملات میں جن لوگ ہوتے ہیں۔ یہ صاحب اصطلاح ہوتے ہیں اور ان کی ملکیت بہت اونچے درج کی ہوتی ہے اور اس قسم کے حاکموں کی اطاعت اور ہیں وی کرنے والاوہ طبقہ ہوتا ہے جن کی ملکیت نچلے درج کی ہوتی ہے۔

جن لوگوں کی ملکیت نیلے درجے کی ہوتی ہے وہ علموں کو ان کی صورت اور شکل میں محفوظ رکھتے ہیں اور تجاذب والے لوگ آگے بڑھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس لئے کہ وہ جب تک طبیعت کے اندھیروں میں رہتے ہیں کوئی اعلیٰ قانون نہیں چلا سکتے اور جب طبیعت پر غالب آجاتے ہیں تواگر وہ بلند خیال ہوں تووہ قانونوں کی فقط روح کو محفوظ رکھتے ہیں، ان کی صور توں



#### د سوال باب

# انسان کے دل میں "خواطر" کی پیدائش

انسان جن ارادوں کو اپنے دل میں یا تاہے انہی کے مطابق اسے کام کرنے کی ہمت اور آمادگی ہوتی ہے۔ ضروران ارادول کے پچھ نہ پچھ اسباب ہول گے۔ انسان جب تک کسی کام کواینے لئے مفیدنہ سمجھ لے اس کی قوتیں اس کے کرنے پر آمادہ ہی نہیں ہوتیں۔ یہ "مفید سجھنا" تبھی تبھی توفوراً ہوجاتا ہے۔ جیسے کسی نے کہا کہ یہ اچھی بات ہے اور اسے س کر فوراً مان لیا۔ لیکن یہ حالت انسان کے لئے قابل تعریف نہیں ہے۔ اس طرح کے لوگ انسانی سوسائٹی میں ادنی درجے کے گئے جاتے ہیں۔ بھی ایسے انسان بھی دیکھنے میں آتے ہیں کہ انہیں کسی بات کی خوبی لا کھ سمجھاؤوہ اسے سمجھ ہی نہیں سکتے۔ پیر طبقہ بھی کسی کام کانہیں ہے۔ انسانی سوسائی کاوہ طبقہ جس کے کاموں سے کچھ اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ انسانیت کیا ہوتی ہے وہ ان کا در میانی طبقہ ہے۔ بیہ طبقہ جب تک کسی چیز کی خوبی کوخود نہ سمجھ لے اسے اچھانہیں سجھتا۔جوچیز کسی کام کی خوبی منواسکتی ہے وہ یک لخت سمجھ میں نہیں آ جاتی۔بلکہ اس کام کے متعلق يهلے چھوٹے جھوٹے خيالات پيدا ہوتے ہيں۔ جيسے کسي آدمي كو كامياب ہوتے ديكھا، اس کی طرف توجہ ہوئی تواس چز کے اچھاہونے کے متعلق ایک خیال دل میں پیداہوااور گزر گیا۔ پھر کسی سے اس چیز کے متعلق کچھ تعریفی باتیں سنیں اور پہلے کی نسبت ذرازور دار خیال پیدا ہو گیا۔ ان چھوٹے چھوٹے خیالوں کو"خاطر" کہتے ہیں(خاطر کی جمع خواطر آتی ہے)جب خواطر باربار دل میں آتے رہتے ہیں توانسان اس کام کواچھا سجھنے لگ جاتا ہے۔ پھر اس کی سب قوتیں اس کام کو سرانجام دینے میں لگ جاتی ہیں۔ پس انسان کی ذہنیت کی تحلیل(Analysis) میں بیر کہنا تھیج ہو گا کہ جتنے کام انسان کر تاہے، ان کا قریبی سبب یہی خواطر ہوتے ہیں۔

از دُوشر ح: حُبَقَة اللهِ الْبَالِغَه اللهِ الْبَالِغَه عَلَيْهِ الْبَالِغَه الْبَالِغَه الْبَالِغَه

کی پروانہیں کرتے اور اللہ تعالی کی صفتوں کے باریک مسکوں کی معرفت حاصل کرنا اور اپنے اندر معرفت کارنگ پیدا کرنا، ان کی سب سے بڑی کوشش ہوتی ہے۔ اگر ان کی ملکیت او نچے درج کی نہیں ہے تو وہ ریاضتوں اور وردوں وظیفوں کا اہتمام کرتے ہیں اور ملکیت کی روشنی پیدا ہو جانے سے، مثلاً کشف حاصل ہو جانے یا کسی کے دل کی بات معلوم ہو جانے یا دعائیں تبول ہو جانے وغیرہ سے، بہت خوش رہتے ہیں۔ وہ شرعی قانونوں میں سے اپنی طبیعت کے تقاضے سے فقط ان چیزوں کو لے لیتے ہیں جن میں طبیعت مغلوب کرنے کا طریقہ بتایا گیا ہویا جن سے اوپر کے طبقوں سے نور حاصل کرنے کا راستہ معلوم ہو تا ہو (اس کے سواباتی شرعی حکموں کی پابندی صرف عادت کے طور پر ہوگی۔ ان کی طبیعت میں ان کا شوق پیدا نہیں ہوگا۔

یہ وہ قاعدے ہیں جومیرے پرورد گارنے جھے خاص طور پر دیئے ہیں۔ جو شخص انہیں اچھی طرح سے سمجھ لے گاہر زمانے کے اللہ والوں کے احوال اس پرروشن ہو جائیں گے۔وہ ان کے کمال کی انتہاکو معین کرے گا اور وہ اپنے دل کے حالات جن اشاروں میں ظاہر کرتے ہیں ان کی ان کی صحیح مطلب بھی سمجھ لے گا اور وہ روحانی دنیا کے رائے جس طرح طے کرتے ہیں ان کی کیفیت اور ان کے قاعدے معلوم کرلے گا۔

و ذلك من فضل الله علينا وعلى الناس وَلكن اكثر الناس لايشكرون (به چيز الله كافضل ہے ہم ير اور لوگوں ير ليكن اكثر لوگ اس كى قدر نہيں كرتے)

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com



### خواطر کے پیداہونے کے اسباب

#### ا)۔انسان کی جبلت

واصح رہے کہ انسان کے دل میں ایسے چھوٹے چھوٹے خیالات اٹھتے ہیں جو کسی کام پر اکساتے ہیں (ان چھوٹے چھوٹے خیالات کوجوارادہ پکاہونے سے پہلے انسان کے دماغ میں آتے جاتے رہتے ہیں خواطر کہتے ہیں) ضروری ہے کہ ان خواطر کے بھی اسباب ہوں۔ کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کاعام قاعدہ ہے کہ ہر کام کا کوئی نہ کوئی سبب ضرور ہو تاہے۔اب عقلی غورو فکر اور تجربہ دونون متفق ہیں کہ جن اساب سے یہ دلی خواطریپد اہوتے ہیں وہ بہت سے ہیں۔ان میں سے سب سے بڑاسبب انسان کی وہ جبلت یا فطرت ہے جس پر وہ پیدا کیاجا تاہے۔اس کاذکر (جیسے نبی اکرم مُثَاثِینًا کی حدیث میں آیاہے) ہم پہلے (پچھلے باب میں) کر آئے ہیں 🗣۔

#### ٢) ـ انسان كامزاج

دوسراسبب انسان کاطبعی مزاج ہے جو کھانے پینے وغیرہ کے طبعی حالات سے بدلتار ہتا ہے۔ اس مزاج کو بھی خواطر (چھوٹے چھوٹے ذہنی خیالات)کے پیدا کرنے میں بڑا دخل ہے۔ جیسے بھو کا انسان کھاناما نگتا ہے (یعنی اس کے دل میں کھانے کے خواطر پیدا ہوتے ہیں) اور پیاسایانی مانگتاہے(اس کے دل میں یانی پینے کے خواطر پیداہوتے ہیں) جس جوان آدمی کی طبیعت پر شہوت کا غلبہ ہو اسے عورت کی خواہش ہوتی ہے۔ بعض او قات انسان ایسی غذائیں کھاتا ہے جن سے قوت جنسی زیادہ پیدا ہوتی ہے۔اس آدمی کار حجان بھی عور توں کی طرف زیادہ ہو تاہے اور وہ جنس لطیف ہی کی باتیں کر کے خوش ہو تاہے۔ چنانچہ اکثر او قات وہ بعض کام انہی خیالات سے متاثر ہو کر کر کرر تاہے۔ مجھی انسان الی غذ اکھا تاہے جس سے دل سخت ہوجاتا ہے۔اس سے اس میں قبل کرنے کی جرات پیداہوجاتی ہے۔اسے ایسی باتوں پر غصہ آنے لگتاہے جن پر دوسرے لوگ خفانہ ہوں۔ اگر دونوں قسم کے انسان ریاضت کریں۔ مثلاً روزه رنھیں ،رات کو تبجد پڑھا کریں یادہ بوڑھے ہو جائیں یادہ کسی سخت بیاری میں مبتلا ہو جائیں تو

0 اس روایت کے الفاظ یہ بیں: اذا سبعتم بجیل زال عن مکانه فصد قود واذا سبعتم برجل تغیرعن خلقه فلا تصدقوابه فانه يصير الل ماجبل عليه - (جبتم سنوكم يهاز ابني جكه عد مل كماي واسح عليه مان اوركيكن جبتم سنو کہ کوئی مختص اپنی فطرت سے بدل گیاہے توبیہ بات بھی نہ مانو کیونکہ وہ پھر اپنی فطرت کی طرف لوٹ جائے گا۔)

#### اکثران کا مزاج بدل جائے گا۔ اب ان کے دل نرم ہو جائیں گے (لیعنی کسی کو فکل کرنے کی جر أت نه كري كے نه انہيں جلد غصه آئے گا) اور ان كى طبيعتيں ياكيزہ موجائيں گي اور ان كے دل میں گندے خیالات نہیں آئیں گے۔ یہی وجہ ہے کہ کام کرنے کی قوت کے لحاظ سے

الرووشر 5: حُقِيَّة اللهُ الْبَالِعَه ﴿ اللهُ الْبَالِعَهِ ﴾ ﴿ اللهُ اللهُ الْبَالِعَه ﴿ اللهُ الْبَالِعَهِ ﴿ اللهُ الله

بوڑھے اور جوان میں فرق ہو تاہے۔ چنانچہ آنحضرت مُثَاثِیَّتُمُ نے بوڑھے کوروزے کی حالت میں اجازت دے رکھی ہے کہ وہ اپنی بیوی کا بوسہ لے لے۔ لیکن اس قشم کی اجازت جوان کو حاصل نہیں ہے۔ (اس مزاج کومتغیر مزاج کہاجائے گا)

### س)\_ دل بستگی

انسان کے دل میں خواطر (حیوٹے حیوٹے خیالات) پیدا ہونے کا تیسر اسب عادت اور دل بستگی ہے۔اس لئے جس مخص کا دل کسی چیز سے زیادہ لگ جاتا ہے اور چیز وں کی جو حالتیں اور شکلیں انسان کے دل پر جھاجاتی ہیں اس کے اکثر خواطر انہی کی طرف مائل ہوجاتے ہیں۔ (مثلاً ایک مخص کے دل میں وطن کی محبت ہے۔وہ انسانی بہتری کے لئے جتنی کوشش کرے گا اس کادل اینے وطن کی خدمت کی طرف زیادہ مائل ہو گا)

#### ۳)\_روحاني ميلان

چو تھاسبب انسان کاروحانی میلان ہے۔ بھی بھی ابیاہو تاہے کہ انسان کی روح حیوانیت (بہیمیت) کے پنجے سے جیوٹ جاتی ہے۔اس حالت میں وہ فوراً حظیر ۃ القدس میں چینج جاتا ہے اور وہاں سے اسے کوئی نورانی کیفیت حاصل ہو جاتی ہے جس سے بھی تواجھے کاموں کی طرف طبیعت خود بخود رغبت کرنے گئی ہے۔ مجھی اس کا دل اطمینان سے بھر جاتا ہے۔ مجھی کسی اونچے درجے کے اچھے کام کرنے کاپختہ ارادہ پیدا ہوجاتا ہے۔

یانچواں سبب شیطانی طاقتوں کا اثرہے۔اس میں بعض کم درجے کے انسان شیطانی قوتوں سے اثر لے لیتے ہیں اور ان کے رنگ میں کسی نہ کسی حد تک رنگین ہو جاتے ہیں۔ ان حالتوں سے انسان کے دل میں برے برے خیالات آتے ہیں اور ان خیالات کے آنے سے وہ برے کام بھی کر گزر تاہے۔



#### گیار ہواں باب

# انسانی روح کے ساتھ اعمال کاعلاقہ

انسان کی فطرت الی بنائی گئی ہے کہ جس چیز کووہ اپنا نہیں سجھتی اسے اپناتی بھی نہیں اور جس چیز کووہ اپنا نہیں سجھتی اسے اپناتی بھی نہیں اور جس چیز کووہ اپنا سجھ لیتی ہے اس سے کسی قتم کی نفرت نہیں کرتی بلکہ اسے ساری دنیا سے اپنی جم وہ چیز انسان کی فطرت میں گھر کر لیتی ہے۔ اگر کسی انسان سے پوچھا جائے کہ کیا وہ اپنی اس نفسیاتی کیفیت کی تبدیلی پر راضی ہے ؟ تو ہر ایک انسان کے دل سے جو فطری جو اب نکلے گاوہ یہی ہوگا کہ «نہیں "۔

اجتماع میں انسانیت کی تقسیم قوموں میں ہو جاتی ہے اور فرقے آپس میں چھوٹے بڑے عمل کے لحاظ سے مانے جاتے ہیں۔ لیکن کسی چھوٹے سے فرقے کو دیکھئے وہ بھی اپنے آپ کو کسی بڑے سے بڑے فرقے سے کم نہیں مانتا۔ انسان کی ساری کا نئات یہی ہے جے وہ "میں "(انا) بڑے سے بڑے قدیم کر تاہے۔ جو چیز اس کی "میں "کے اندر آ جاتی ہے وہ اس کی ہتی کا جزئن جاتی ہے۔ بیر ونی چیز وں کا عارضی اثر جس طرح جلد ہو سکتا ہے اسی طرح جلد ختم بھی ہو جاتا ہے۔ لیکن جو چیز انسانیت کے ساتھ ہمیشہ رہ سکتی ہے وہ وہ بی ہے جو اس کے اندر آ جاتی ہے۔

کہا جاتا ہے کہ انسان کو کوئی نیا علم سکھایا نہیں جاسکتا بلکہ اس کی طبیعت میں جو استعداد موجود ہے اسے بیدار کیا جاسکتا ہے۔ یعنی اسے باہر سے کوئی علم دینا ممکن نہیں ہے ۔ یہ ذہنیت کے بڑے بڑے ماہر لوگوں کی رائے ہے۔ جیسے جماعت میں استاد طلبہ کو ایک ہی تعلیم دیتا ہے۔ جسے جماعت میں استاد طلبہ کو ایک ہی تعلیم کے مطابق ہوتی ہے وہ تو اس سے فائدہ حاصل کر لیتے ہیں گر جن کی استعداد اس تعلیم کے مطابق نہیں ہوتی وہ اس سے فائدہ حاصل نہیں کر سکتے۔ ماہر استادوہی مانا جاتا ہے جو طالب علم کی استعداد کا صحیح اندازہ لگا کر اسے اس علم میں ماہر بنادے۔

• چنانچہ "تعلیم" کے لئے اگریزی لفظ Education یمی تصور ظاہر کر تا ہے (E باہر ، Duct کالنا، یعنی جو چیز انسانی استعداد کے اندر ہے اسے کام میں لانا) (مرتب)

الرُوُوشِ مَ: حُبَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ

# مم خواب كيول د مكينة بين؟

اب یہ سمجھنا آسان ہوجائے گا کہ انسان جو خواب دیکھا ہے ان کے اصول انسان کے دل کے خواطر (چھوٹے جھوٹے آنے جانے والے خیالات) کے اصول سے ملتے جلتے ہیں۔ یعنی جن اسباب سے انسان کے دل میں جاگتے میں خواطر پیدا ہوتے ہیں انہی اسباب سے سوتے میں خواب آتے ہیں۔ فرق صرف اتنا ہے کہ خواب کے لئے انسان کے دماغ میں صفائی آجاتی ہے اس لئے خواطر (خیالات) کی صور تیں اور شکلیں صاف نظر آنے لگتی ہیں (یعنی جاگتے میں انسان بہت سی چیزوں کی طرف توجہ دیتا ہے اس لئے دماغ میں خیالات سر سری طور پر آتے جاتے رہتے ہیں۔ اس وقت انسان کے ذہن میں اتنی صفائی نہیں ہوتی کہ خواطر نظر آنے میں۔ بلکہ گول مول ذروں کی طرح ایک چیزدل میں آجاتی ہے اور اپنا تھوڑا سااٹر پیدا کردیتی ہے۔ لیکن خواب میں بیہ خیالات اسے صاف صاف ہوتے ہیں کہ وہ نظر آنے گئی ہیں۔ مثلاً بیداری میں ایک اور پی کامیابی کا بھیں کرلیتا ہے۔ یہ جاگتے میں تو گول مول ساہو تا ہے۔ لیکن وہ خواب میں دیکھا ہے کہ اس کرلیتا ہے۔ یہ جاگتے میں اور انہوں نے مل کرایک قلعہ فتح کرلیا ہے۔ یہ گویاائی ساتھ بہت سے آد می جمع ہوگئے ہیں اور انہوں نے مل کرایک قلعہ فتح کرلیا ہے۔ یہ گویاائی خواب میں نظر آگئی)۔

ابن سيرين ومُشَاللَة كمت إلى كه خواب تين قسم كے موتے إلى:

ا)۔ حدیث نفس یعنی انسان کے دل کے اندر کی بات۔

۲)۔ شیطانی تخویف یعنی اچھے کامول سے روکنے کے لئے شیطان واقعات کی بہت خوفناک صور تیں پیش کرنے لگتا ہے۔

۳)۔بشارت لینی اچھے کام کرنے کی صورت میں انسان کی طبیعت میں خوشی پیدا کردی جاتی ہے اور کسی مشکل کے وقت آسانی ظاہر کرنے والاخواب آجا تا ہے۔

نوٹ:۔ جس طرح ابن سیرین وَحُداللَّهُ نے خواب کو تین قسموں میں تقسیم کیا ہے اسی طرح شاہ صاحب وَحُداللَّهُ نے بھی خواطر کو تین حصول میں تقسیم کردیا ہے۔

ا)۔جبلت، مزاج اور عادات کا تغیر: یہ تینوں سبب ابن سیرین و اللہ کے "حدیث نفس" کے قائم مقام ہیں۔

۷)۔ ملاءاعلیٰ سے اثر لینا:۔ یہ ابن سیرین میشائد کی "بشارت" کی جگہ آتا ہے۔ ۳)۔ شیاطین سے اثر لینا:۔ یہ ابن سیرین میشائد کے "شیطانی تخویف" کی جگہ ہے۔



انسانیت کے اس خاصے کی مثالیں دوسری نوعوں میں بھی ملتی ہیں۔ چنانچہ جوار، جو اور گندم کو بویاجائے گا توجو خاصیتیں ان کے اندرر کھی گئی ہیں وہی ظاہر ہوں گی اور جو بویاجائے گا وہی اُگے گا۔ یہ ناممکن ہے کہ کسی نئی قسم کا پانی دے کر جو سے جو ارپیدا کر لی جائے۔ اس لئے یہ اللہ تعالیٰ کی پیدا کی ہوئی فطرت کے عام قانون کے اندر نہیں ہے۔ ذہنیت کے عالم اس مسئلے کو اسی قسم کی مثالوں سے ذہن میں بٹھا دیتے ہیں۔

جب انسان اس بات کو سمجھ لے کہ وہ اتنی ہی ترتی کر سکتا ہے جتنی اس کے اندراستعداد موجود ہے تواس صورت میں اگر اسے اچھار ہبر مل جائے تو وہ بہت ترتی کر سکتا ہے۔ گر غلطی بیہ ہوتی ہے کہ لوگ اپنی استعداد کے مطابق سر توڑ کو شش نہیں کرتے۔ قابو پائی ہوئی جماعتوں کے پر ایگینڈہ میں آجاتے ہیں۔ و نیاوی زندگی میں بعض چیزیں ایسی پیش آتی ہیں جن کی وجہ سے انسان کی طبیعت اس قاعدے کو بھلادیتی ہے۔ لیکن مرنے کے بعد کی زندگی میں فقط بیا اصول کا م کرتا ہے۔ اس زندگی میں انسان ہر قتم کے ہیر وونی اثر وں سے آزاد ہو کر فقط اپنی طبیعت کے اندرونی محرکات ان کاموں کا نتیجہ یا جو ہر ہوں گے جو انسان اس د نیامیں کرتارہا تھا۔

# عملوں کے نتیج باقی رہتے ہیں

قرآن علیم میں آیا ہے: وکُلَّ إِنْسَانِ الْوَمُنْهُ طَهِرَهُ فِي عُنُقِهِ \* وَنُخْيَهُ لَهُ يَوَمَ الْقِيلَةِ كِتُبَا يَّالُّهُ مَنْشُوْدًا ﴿ وَنُخْيَهُ لَهُ يَوَمَ الْقِيلَةِ كِتُبَا اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللللهُ اللللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

آ محضرت مَا اللَّيْمَ نَهُ فَد اتعالَى كا قول نقل كيا ہے كہ وہ قيامت كے دن فرمائے گاكہ "جو كچھ تم يہال ديكھ رہے ہو۔ يہ سب تمہارے ہى اعمال (كرم) ہيں جنہيں ميں تمہارے لئے محفوظ ركھتا ہوں۔ پھر ميں تمہيں ان كا پورا پورا بدلہ دول گا"۔اباگر كوئى شخص اپنے كامول ميں اچھى بات يائے تواسے اللہ تعالى كاشكر اداكر ناچاہئے (يعنى اللّٰه كى قدرت نے اس كى فطرت كو ابتد الى بات يائے تواسے اللہ تعالى كاشكر اداكر ناچاہئے (يعنى اللّٰه كى قدرت نے اس كى فطرت كو ابتد الى

درجے میں ایساموقعہ دیا کہ اس کے کاموں کا اچھا بتیجہ نکلا) اور جو شخص اچھی بات نہ پائے وہ اپنے نفس کے سوااور کسی کو ملامت نہیں کر سکتا (کیونکہ قدرت نے اسے فطرت دی تھی اسے ترقی دینے میں اس شخص نے قصور کیا)

(اس کا حاصل یہ ہے کہ اگر انسان اپنی فطرت کے مطابق سیدھاتر تی کرے تو اخیر میں اونچے درجے پر پہنچ جانا ضروری ہے۔ جب کوئی شخص اس اونچے نتیج پر نہیں پہنچا تو اس کا مطلب یہ ہے کہ اس نے اپنی فطرت کو ترقی دینے میں قصور کیا۔ انسان کو جتنا سرمایہ لینی استعداد دی گئی تھی اگر وہ اس سے کام لیتا اور اس میں بڑھا تا تو فائدے میں رہتا۔ جو شخص اس استعداد سے ٹھیک ٹھیک کام نہیں لیتاوہ گھائے میں رہتا ہے۔)

آ مخضرت مَا اللَّهُ عَلَمُ بيد بھى فرماتے ہيں كہ انسان كے اندر تمنا اور خواہش نفسانى پيدا ہوتى ہے۔ پھر اس كے اعضا اسے اس خواہش كو سچاكر و كھاتے ہيں يا جھٹلا ديتے ہيں۔ يعنی اسے پوراكر نے ميں مدود يتے ہيں يانہيں ديتے۔ بيران كالپناكام ہے۔

# روح عملوں کامنبع ہے

جانناچاہئے کہ جس قدر کام انسان کے ارادے سے کرتاہے اور جو اخلاق انسان میں کے ہوجاتے ہیں ان کا نے انسانی روح میں سے نکلتاہے (یعنی ان کی استعداد خود انسانی روح کے اندر موجود ہوتی ہے۔ وہ کوئی چیز باہر سے قبول نہیں کرتی) پھر پھیلنے کے بعد انسانی روح کی طرف ہی واپس آجا تاہے۔ یعنی ان افعال اور اخلاق کا نتیجہ بعد میں انسانی روح ہی کے اندر محفوظ ہوجاتا ہے۔ چونکہ وہ نکلنے کے وقت چھوٹی چیز تھی اور واپس کے وقت پھیل گئی اس لئے وہ واپس آکر نفس کے دامن کے ساتھ لئک جاتی جاتی ہے یا انسان کے عمل اور اخلاق کا نتیجہ انسان کی روح پر پھیل جاتاہے اور اس کے لئے محفوظ کر دیا جاتا ہے۔

# عمل کی پیدائش

یہ جو ہم نے کہاہے کہ انسان کے اعمال اور اخلاق اس کے نفس ہی سے نکلتے ہیں تواس کی حکمت وہی ہے جو آپ پہلے معلوم کرچکے ہیں۔ یعنی ملکیت اور برہیت اور ان کی ملاوٹ سے انسانی جبلت کی بہت سی قسمیں بن جاتی ہیں اور ہر ایک قسم کی الگ الگ خاصیتیں ہیں اور انسان

کے طبعی مزاج کے غلبے فرشتوں کے اثر اور شیطانوں کے اور دوسرے اساب سے انسان کے دل میں جو خواطر (چھوٹے چھوٹے آنے جانے والے خیالات) پیدا ہوتے ہیں ان سب کااثر اصل میں انسان کی اپنی جبلت یا فطرت کے مطابق ہو تاہے یا اس مناسبت کے مطابق ہو تاہے جوانسان کی طبیعت کوان اسباب کے ساتھ ہوتی ہے (یعنی انسان کے اندر جواستعد ادموجودہے اصل میں بیرونی اسباب سے وہی اثر لیتی اور کام کرتی ہے) اب بیہ کہنا بالکل صحیح ہو گا کہ انسان کے تمام کاموں اور خلقوں کا اصل مادہ انسان کی طبیعت یا فطرت کے اندر موجود ہو تاہے۔ پھروہ یا توکسی واسطے (Medium) کے اثر سے عمل میں آتا ہے یا بغیر واسطے کے عمل میں آجاتا ہے(اگراستعداد مضبوط اور طاقتورہے تو وہ خود عمل کرتی ہے۔اگر ذرا کمزورہے توبیر ونی اثرات اسے اکساتے ہیں۔ پہلی صورت بغیر واسطے کے ہے۔ اور دوسری واسطے کے ذریعے سے)اس کی مثال مخنث بیج کی سجھیے۔ کہ پیدائش کے وقت ہی سے اس کا مزاج ڈھیلا اور کمزور ہو تاہے۔ نفسیات کا ماہر جانتا ہے کہ اگر اس بچے نے اپنی فطرت پر پرورش یائی اور جوان ہو گیا تو وہ ضرور عور توں کی سی عاد تیں اختیار کرے گااور انہی کی طرح سجادث کیا کرے گااور انہی کے سے ڈھنگ اختیار کرے گا۔ ایسے ہی جو بچہ پیدائش کے وقت اچھی صحت والا ہواور جسم بھی اچھار کھتا مو،ایک ڈاکٹراسے دیکھ کر کہہ سکتاہے کہ اگریہ بچہ اپنے مزاج کے مطابق پرورش یا کرجوانی کو پہنچااور اسے کوئی خاص بیاری نہ لگ گئی، تواس کا جسم برامضبوط ہو گا یا اگر بچپن ہی سے کمزور، نحيف اور دبلا پتلا ہو تو كہاجاسكتاہے كربراہوكر بھى يددهان يان بى ہو گا-يدسب فيصل اور قياس اس لئے صحیح نکتے ہیں کہ انسان کے اعمال اور اخلاق کامنبع اس کی جبلت اور فطرت ہے۔اس کی خاصیتیں عام طور پر نہیں بدلتیں۔اس لئے نفسیات کے ماہرین (Psychologists)اور ڈاکٹر (Pathologists) جو قیاس لگاتے ہیں وہ عمواً صحیح ہو تاہے۔

### عمل كاعود

عود لین لوٹ آنے کی تفصیل یہ ہے کہ انسان جب ایک کام کو بار بار کرتا ہے تو وہ نفس کی عادت بن جاتا ہے پھر وہ اسے آسانی سے کرسکتا ہے۔ اب اسے ان کاموں کے کرنے میں کسی سوچ بچار اور محنت اور تکلف کی ضرورت نہیں رہتی۔ اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ انسان کا نفس ان کاموں کا اثر لے لیتا ہے اور ان کارنگ قبول کر لیتا ہے اور یہ ظاہر ہے کہ انسان بہت سے کاموں کے کاموں کا موں کا انسان بہت سے کاموں کے

المنافعة الله الماليقة الماليقة الله الماليقة الما

مجموعے سے جواٹرلیتاہے اس (اثر) میں ان میں سے ایک ایک جنس کے ایک ایک کام کااثر موجود ہو تاہے،چاہے ایک حرکت کا اثر کتنا بھی باریک یا ہلکا کیوں نہ ہواور ظاہر میں نظرنہ آتا ہو۔اس کا مطلب یہ ہے کہ انسان جب ایک دفعہ ایک کام کررہاہے تواس کے ذہن پر اس کام کے نتیج کے طور پر ایک نقطہ ساپید اہو جاتا ہے۔ یہ نقطہ بہت ہی باریک ہو تاہے اور نظر نہیں آتا۔ کیکن جب انسان وہی کام بار بار کر تاہے تونقطہ اتنا گہر اہو جاتاہے کہ آگے چل کر انسان کے لئے اس کام کا کر نا آسان ہوجاتا ہے۔(اس کی مثال ایس ہے کہ جیسے زمین پر بیل گاڑی کے گزرنے سے ایک نشان پڑجاتاہے۔ پھر جب گاڑی باربار اس راہ سے گزرتی ہے تو گہر اراستہ بن جاتاہے۔اس کے بعد ان كبيروں پر چلنااس گاڑى كے لئے آسان ہوجاتا ہے۔ آخصرت مَنْ النَّيْمُ كى اس حديث ميں اسى طرف اشارہ ہے کہ انسانی اجتماع کا نظام توڑنے والے فتنے انسانوں کے دلوں پر اس طرح اثر کرتے ہیں جیسے چٹائی بننے میں ایک ایک تنکادیاجا تاہے توجس دل نے فتنے کا اثر قبول کر لیااس پر سیاہ نقطہ یژجاتاہےاورجس دل نےاسے قبول نہ کیااس میں ایک سفید نقطہ پڑجاتاہے جیسے سنگ مر مرسفید ہو تاہے۔اب اس پربدانظامی کاخیال قیامت تک اثرنہ کرے گا۔اور دوسری جماعت، جس کے دل میں اس بد نظمی کے پر اپیکٹرہ کو قبول کر لیتے ہیں، ایسے سیاہ دل لو گوں کی ہے جو گر د وغبار میں الے ہوئے بے پیندے کے بدھنے کی طرح ہیں۔وہنداچھا فکر لیتے ہیں ندبرے کو قبول کرنے سے انکار کرتے ہیں۔اب وہ وہی کام کرنے لگتے ہیں جوان کی خواہش کے مطابق ہو تاہے (بیاوگ سیاہ دل اس لئے کہ جاتے ہیں کہ ان میں تمیز کی قوت بالکل مر جاتی ہے اور وہ یہ بات بالکل بھول جاتے ہیں کہ انسان جو ارادہ کرے وہ عقل کے مطابق کرے)

### عمل كاتشبث

تشبث یعنی نفس کے دامن کے ساتھ عملوں کے لئلنے کی کیفیت ہے کہ انسان کا نفس شروع شروع میں ایباپیدا کیا جاتا ہے کہ جیسے سفید کاغذ جس پرنہ کوئی تحریر ہے نہ کوئی رنگ لگاہوا ہے۔ پھر آہتہ آہتہ اس کی اندرونی قوتیں کام کرناشر ورغ کرتی ہیں اور اس میں رنگ بھر ناشر ورغ ہوتا ہے۔ ہر پچھلی حالت پہلی حالت کی استعداد سے پیداہوتی ہے۔ یہ سلسلہ ایباہوتا ہے کہ اس کی ایک ایک کڑی بھی آگے کی پیچھے اور پیچھے کی آگے نہیں ہو سکتی۔ نفس کی آج جو حالت ہے اس میں ہر پچھلے دن کے کام کا اثر موجود ہوتا ہے۔ خواہ وہ ایسابار یک اثر ہوکہ باہر کی چیزوں کی طرف توجہ ہونے کے سبب نفس اس کی طرف پوری توجہ ہونے کے سبب نفس اس کی طرف پوری توجہ

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com

. ﴿ أَرُوُو شُرِحَ: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ ﴾ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّ

نه كرسكتا بو \_ غرض انسان كے كام كاسلسله انسان كى اندروني استعداد كے مطابق جارى رہتا ہے۔ سوائے اس کے کہ انسان کی جس قوت سے عمل لگتے ہیں وہ کسی وجہ سے فنا ہوجائے۔ جیسے ہم بوڑھے اور مریض کے ذکر میں بیان کر آئے ہیں (کہ ان کی نفسیاتی قوتیں فناہونے کے قریب پہنچ جاتی ہیں۔ تو ان کے دماغ میں نفسانی خواہشیں پید انہیں ہو تیں اور نہ ان کے مطابق کام ہوتے ہیں) اس طرح اگر حظیرة القدس سے كوئى زور كااثر انسان كے نفس پر پڑتا ہے تواس كا اندرونى نظام بدل جاتا ہے جیسے بوڑھے اور مریض کے طبعی اثرات سے بدل جاتا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالی فرماتا ہے كه: إِنَّ الْحَسَنْتِ يُذْهِبْنَ السَّيَاتِ (بود ١١٣) (نيكيال برائيول كوفاكردين بين) نيز فرما تاب كه: لَيِنُ اللهُ كُتَالَيْخَبِطَلِّ عَمَدُك (زمر ١٥) (اگر توشرك كرنے كل توتير بسارے كام برباد موجائي كے)

احصاء لینی انسان کے عملوں کے محفوظ ہونے کاجوراز ہم نے اپنے ذوق سے معلوم کیا ہے وہ یہ ہے کہ عالم مثال کے اوپر کے طبقے میں ہر ایک انسان کی ایک صورت بنی ہوئی ہے جو اوپر کے نظام کے اثر سے پیدا ہوئی ہے۔ اور وہ جو میثاق کا قصہ ہے ● وہ بھی اس عالم کی بات ہے۔ جب کوئی شخص وجود میں آتاہے اس کی صورت جو"انسان اکبر"میں تھی اس مادی وجود پر طاری ہوجاتی ہے اور اس کے ساتھ مل کر ایک بن جاتی ہے۔جب وہ اچھا عمل کرتاہے تواس کے اثر سے یہ صورت ایک پھیلاؤ محسوس کرتی ہے جس میں اس کے اختیار کاکوئی دخل نہیں ہو تابلکہ یہ عمل طبعی طور پر ہو تاہے۔اس صورت کے ساتھ اس کے عملوں کے تعلق کی کئی شکلیں ہوسکتیں ہیں۔موت کے بعد مجھی توبیہ نظر آئے گاکہ اس کے عمل اس کے اوپر لیٹے ہوئے ہیں۔ یہ وہ چیز ہے جس کی نسبت کہا گیاہے کہ ہر ایک شخص اپنے اعمالنامے خود پڑھ کے گا<sup>©</sup>۔ بھی ایباہو گاکہ اعمال انسان کے ہر ایک عضو کے ساتھ لگے ہوئے ہوں گے۔ یہ وہ حالت ہے جس کی نسبت کہا گیاہے کہ انسان کے بدن کے اعضاءاس کے کاموں کی گواہی دیں گے اور بولیں گے <sup>8</sup>۔انسان کے کرم جوصورت بھی اختیار کرتے ہیں وہ ایسی واضح اور صاف ہوتی

عمل كااحصاء

ہے کہ دیکھنے والا حصت بھانب جاتا ہے کہ دنیا اور آخرت میں اس عمل کا نتیجہ کیا ہونا چاہئے۔ بعض او قات فرشتے کسی کام کے نتیج کی صحیح تصویر کھینچنے میں دیر لگاتے ہیں یعنی وہ اس کی صورت نہیں بناسکتے اس وقت اللہ تعالی فرماتا ہے کہ جیساکام ہے وہیاہی لکھ لو۔اس کے نتائج قلمبند کرناتمهاراکام نہیں ہے۔

امام غزالي ويشليه كا قول

حضرت امام غزالی میشنیه فرماتے ہیں: "الله تعالی نے مخلو قات کے شروع سے لے كر آخر تك جو كچھ پيداكرنے كااراده كياہے وہ سارے كاساراايك مخلوق چيزيس لكھر كھاہے۔اس مخلوق کو بھی اللہ تعالیٰ ہی نے پید اکیا ہے۔ اس مخلوق کو مجھی لوح محفوظ کہتے ہیں۔ مجھی کتاب مبین اور مجمى امام مبین كہتے ہیں۔ يه سب نام قرآن ياك ميں آ يكے ہیں۔ اب يوں سمجھنا چاہئے كه اب تک جو واقعات ہو چکے ہیں اور جو آئندہ ہول گے، وہ سب کے سب اس میں نقش ہیں لیکن وہ نقش ایبانہیں ہے کہ اسے ہر مخض ان آنکھوں سے دیکھ سکے۔ یہ خیال نہیں کرناچاہئے کہ وہ مختی ککڑی یالوہے یاہڈی کی ہے یاوہ کتاب کا کاغذیاور قوں کی بنی ہوئی ہے بلکہ یہ سمجھناچاہئے کہ الله کی یہ مختی مخلوق کی کسی مختی کی سی نہیں ہے اور نہ اس کی کتاب انسانوں کی کسی بنائی ہوئی كتاب كى طرح ہے۔ جيسے اس كى ذات اور صفات اس كى مخلوق ميں سے كسى ذات ياصفات سے نہیں ملتیں، اسی طرح اس کی یہ چیزیں عام مخلوق کی چیزوں کی سی نہیں ہیں۔ لیکن ہم سجھنے سمجھانے کے لئے ایک مثال دیتے ہیں۔ لوح محفوظ میں تمام دنیا کی چیزوں اور مقداروں کا لکھا ہوا ہوناویا ہی ہے جیسے کسی حافظ کے دماغ میں قر آن کے حروف محفوظ ہوتے ہیں۔ کیونکہ بیہ بھی اس کے دماغ میں لکھے ہوئے ہیں۔ یہاں تک کہ حافظ جب پڑھتاہے توابیا محسوس کر تاہے گویااس لکھے ہوئے کو دیکھ رہاہے۔اگر حافظ کا دماغ چیر کر دیکھاجائے تواس میں ایک حرف بھی لکھاہوا نہیں ملے گا۔ اسی پر اللہ تعالیٰ کی لوح (محنی ) کو قیاس کرناچاہئے جس میں ہروہ چیز جو ہونے والی ہے لکھی ہوئی ہے۔"

نفس کے اندر کاموں کے انرات محفوظ ہونے کی ایک وجہ یہ بھی ہوتی ہے کہ انسان جو کام كرتاب وه اچهام يابرااوراس كے بدلے كى اميدكرتاب تواسے يادر كھتاہ كداس نے يدكام کیااوراس کام کابیہ بدلہ ملے گا۔ یہ بھی اس کام کا نتیجہ نفس کے اندر محفوظ ہونے کا سبب بن جاتا ہے۔ باقی اللہ بہتر جانتاہے۔

<sup>0</sup>اعراف121

<sup>®</sup>بنی اسرائیل ۱۳ تا که ا



#### بارجوال باب

# اعمال کا تعلق نفسی حالتوں کے ساتھ

انسان کے اندروہ چیز جو اپنی ہستی کو محسوس کرتی ہے اور کہتی ہے کہ "میں ہوں" وہی اس کے سب ارادوں اور کاموں کامر کرنے۔ یہ اس کی فطرت کا جزئے لیکن انسان کے اس نفس کو کسی اور چیز کے ذریعے سے معلوم کرنا مشکل ہے۔ وہ اپنے آپ کو چند کاموں کے ذریعے سے ظاہر کر تاہے۔ چو نکہ یہ سارانظام با قاعدہ ہے اس لئے ہمیشہ ایک خاص نفسی حالت خاص قسم کی حرکتوں اور کاموں ہی سے ظاہر ہوتی ہے یہاں تک کہ اب وہ کام ان نفسی حالتوں کے گویا عنوان بن گئے ہیں۔ چنا نچے جب انسان کی ان چچی ہوئی نفسی حالتوں کی طرف اشارہ کرنا ہوتا ہے تو اس کے سواچارہ نہیں کہ ان کاموں کی طرف اشارہ کرنا پڑے جو ان نفسی حالتوں کے اثر سے انسان کرتا ہے لیکن ان نفسی حالتوں کو کاموں سے الگ ضرور سمجھناچاہئے۔

جس طرح انسان کا نفس اپنی چپی ہوئی قوتوں کے ذریعے سے انسان سے کام کراتا ہے اس طرح وہ ان کاموں کے نتیج (ملکات) بھی اپنے اندر محفوظ کرتا جاتا ہے۔ اس لئے ان کاموں سے انسان کا نفس اڑ لیتا ہے، یہی وجہ ہے کہ کسی خاص نفسی حالت کو جگانے کے لئے وہ کام کرنے پڑتے ہیں جو اس نفسی حالت سے پیدا ہوتے، اگر وہ بیدار ہوتی۔ لیکن بعض لوگوں میں طبعی طور پر نفسی حالت اتنا حساس رکھتی ہے کہ وہ تھوڑ ہے سے اٹر سے بیدار ہوجاتی ہے۔ ایسے لوگ کم ہوتے ہیں۔ زیادہ تعداد ان لوگوں کی ہوتی ہے جو مشق اور لگاتار عمل کرنے ہی سے اپنے اندر وہ خلق پیدا کرسکتے ہیں جو انسان کی روحانی حالت کے لئے مفید ہوں۔ شرعی قانون انہی لوگوں کے لئے آتا ہے گو کیسانیت کے لئے ان لوگوں پر بھی لاگو ہوتا ہے جن کا ان لوگوں پر بھی لاگو ہوتا ہے جن کا انتاز ہیں) بیدار ہو۔

انسان جس طرح اپنے نفس کی اندرونی تحریک سے کام کر تاہے اسی طرح وہ کبھی کبھی اوپر کے فرشتوں کے اثر سے بھی کام کر تاہے لیکن سے کام سوسائٹی کے خاص اجتماعی کام ہوتے ہیں۔

کیونکہ اوپر کے فرشتوں کا خاص تعلق انسانیت کے اجتماعی نظام سے ہے۔ عام طور پر بڑی تحریکیں اوپر کے طبقے کے فرشتوں کے اثر بی سے پیدا ہوتی ہیں۔جولوگ ان اجتماعی تحریکوں میں حصہ لیتے ہیں ان کی خاص طور پر مدد کی جاتی ہے۔

# عملی اور نفسی حالتیں

انسان کے کام اس کی اندرونی نفسی حالتیں ظاہر کرتے ہیں اور یہی ان نفسی کیفیتوں کی تشریح کرتے ہیں اور یہی ان نفسی کیفیتوں کے شرار کرنے کا ذریعہ ہیں (یعنی عملوں ہی کے ذریعے روحانی حالتیں مضبوطی کے ساتھ انسانی نفس کے اندر جڑ پکڑتی ہیں) عام لوگ عمل اور نفسی حالت دونوں کو ایک ہی سجھتے ہیں۔ اس کا مطلب سے ہے کہ عام لوگ جب مجھی کسی روحانی کیفیت کو بیان کرناچاہتے ہیں، وہ اس کے اظہار کے لئے عمل ہی کاذکر کرتے ہیں جس کا تعلق اسی نفسی کیفیت کے ساتھ ہو تاہے۔

عمل اور نفسی حالت کا تعلق اتنا گہر اہے کہ ساری نوع انسانی اسے محسوس کرتی ہے۔
چنانچہ دنیا کے ہر خطے میں اور ہر ایک قوم میں نفسی کیفیتوں کو عملوں ہی کے ذریعے سے ظاہر
کیاجا تا ہے اور دونوں کو ایک ہی بتایاجا تا ہے۔ اس میں انسانیت کا کوئی طبقہ ایک دوسرے سے
اختلاف نہیں رکھتا ۔ اس لئے کہا جاسکتا ہے کہ یہ چیز انسانی نوع کا فطری خاصہ ہے۔ اس کا سبب
یہ ہے کہ جب انسانی خیال ایک کام کرنے کی طرف متوجہ ہوجا تا ہے اور انسان کی روحانی
قو تیں اس خیال کے چیچے چلئے لگتی ہیں تو وہ خیال خوشی محسوس کر تا ہے اور پھیل جا تا ہے اور
قو تیں اس خیال کے چیچے چلئے لگتی ہیں تو وہ خیال خوشی محسوس کر تا ہے اور پھوا تا ہے گو
انسان کی روحانی کیفیت کی مد دسے انسان کا عملی ارادہ مضبوط ہوجا تا ہے۔ اس کے بعد انسان
جب وہ کام کرلیتا ہے تو اس خیال کا منبع (خواہ وہ ملکیت ہو یا ہیمیت) زیادہ قوت حاصل کرلیتا
ہے اور اس منبع کا مخالف منبع کمزور ہوجا تا ہے۔ لینی اگر اس کام کے کرنے سے ملکیت کو قوت
ہے اور اس منبع کا مخالف منبع کمزور ہوجا تا ہے۔ لینی اگر اس کام کے کرنے سے ملکیت کو قوت
ہے اور اس منبع کا مخالف منبع کمزور ہوجا تا ہے۔ لینی اگر اس کام کے کرنے سے ملکیت کو صدمہ
ہے اور اس منبع کا مخالف منبع کمزور ہوجا تا ہے۔ لینی اگر اس کام کے کرنے سے ملکیت کو قوت
ہی ہوتی ہے۔ چانچہ آ محضرت مگائیڈ کی فراتے ہیں کہ ''انسان کے نفس میں تمنااور خواہش پیدا
ہوتی ہے۔ پھر اس کے اعضاء اسے عمل میں لاکر اس کی تصدیق کردیتے ہیں یا اسے عمل میں لاکر اس کی تصدیق کردیتے ہیں یا اسے عمل میں نہ

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com



### عمل اور اخلاق كالتلازم

ہم عام بول چال میں انسان کے اخلاق کے ظاہر کرنے کے لئے اس کے چند کاموں کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ اس طرح وہ عمل اور کام اس خاص خلق کے پہچانے اور ظاہر کرنے ہیں۔ مثلاً کوئی شخص کسی انسان کی انسان کی نسبت سے کہناچاہے کہ وہ بہادرہ تو وہ بہادری کو یوں ظاہر کرے گا کہ وہ شخص سختیاں سہ لیتا ہے۔ اگر کسی کی سخاوت اور دریادلی ظاہر کرنی ہو تو کہا جائے گا کہ وہ یوں روپیہ خرچ کر تاہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب کوئی انسان بہادری اور سخاوت کا تصور کرناچاہے تو وہ مجبور ہو تاہے کہ ان کاموں کا تصور اپنے دل میں جمائے۔ ہاں کسی شخص نے اپنی فطرت کو بی بگاڑ لیا ہو تو اور بات ہے۔ وہ البتہ لینی روحانی حالتوں کو غلط کاموں کے ذریعے سے ظاہر کرے گا۔ لیکن سے صور تیں کم پیش آتی ہیں۔ اس لئے قانون ان پر توجہ نہیں کرے گا۔

اب اگر کوئی شخص اپنے اندر کوئی ایسا خلق پیدا کرناچاہے جو پہلے سے اس کے اندر نہیں ہے تواس کے لئے بھی راستہ ہے کہ وہ ایسے کام کرے جو وہ خلق ظاہر کر تاہے اور وہ کام خاص توجہ اور کو خشش کے ساتھ کرے، جو اس خلق کے متعلق ہیں اور ویسے کام کرنے والے بڑے بڑے لوگوں کے کاموں کو یاد کرے۔ پھر عمل ہی ایسی چیز ہے جس کے کرنے کے لئے وقت مقرر کئے جاسکتے ہیں۔ بھی نظر آنے والی با تیں ہیں۔ انہی پر غور ہو سکتا ہے، انہی کی پیروی کی جاسکتی ہے۔ یہی وہ با تیں ہیں جنہیں انسان اپنے اختیار اور ارادے سے کر تاہے۔ اس لئے بھی ایک چیز ہے جس پر قانون کا نفاذ 9 ہو سکتا ہے۔ خواہ وہ قانون انعام دینے کے متعلق ہو یاسزا دینے کے متعلق ہو

### عمل اور ملکات کے لحاظ سے انسانوں میں فرق

لیکن تمام انسانی روحیں کاموں اور خلقوں کے نتیجوں کو اپنے اندر لینے اور انہیں محفوظ رکھنے میں برابر نہیں ہیں۔ بعض لوگ ایسے ہوتے ہیں کہ وہ عملوں کی بہ نسبت ملکات ®کوزیادہ

محسوس کرتے ہیں۔ ایسے انسان کا کمال ان ملکات کا اپنے اندر پیدا کرنا ہی ہوگا۔ اس سے اس کے کاموں کا حساب نہ لیاجائے گا۔ یعنی بیہ نہ دیکھا جائے گا کہ اس نے کام بھی کئے یا نہیں۔ بلکہ یہی دیکھ لیاجائے گا کہ کاموں کے ذریعے سے جو ملکات پیدا ہونے چاہئیں وہ پیدا ہوگئے ہیں۔ لیکن چونکہ عملوں کو خلقوں کے ساتھ خاص تعلق ہے اس لئے وہ ان خلقوں کی موجودگی میں ان کاموں کو بھی دیکھے گا جن کا تعلق ان خلقوں کے ساتھ ہو تا ہے۔ گووہ عملوں کو کم اور ان سے حاصل ہونے والے خلقوں کو زیادہ محفوظ رکھے گا۔ چیسے خواب میں معانی عملوں کی شکل میں خام ہر ہوتے ہیں۔ چیسے ایک آدمی دیکھتا ہے کہ وہ لوگوں کے چیروں پر اور پوشیدہ اعضا پر مہریں گارہاہے۔

بعض او گوں کی روحیں کمزور ہوتی ہیں۔ان کے کام بھی بڑی چیز شار ہوتے ہیں۔ کیونکہ وہ نفسی کیفیتوں کو مستقل طور پر سوچ ہی نہیں سکتے۔جب تک انہیں عملی صورت میں لا کر اپنے اندر جذب نہ کرلیں۔ انہیں نفسی حالتیں عملوں ہی کے اندر نظر آتی ہیں۔ انہی کے اندر ان عملوں کی"روحیں"(جوہر) جمع رہتی ہیں۔ انسانی سوسائی میں ایسے لوگوں کی تعداد زیادہ ہوا کرتی ہے۔ ان کی خاطر قانون میں اس بات پر زور دیاجا تا ہے کہ فلاں فلاں کام فلاں وقت کی پابندی کے ساتھ کئے جائیں۔ انہی کی خاطر مفصل قانون کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ شرعی قانون میں اضلاق کی بہ نسبت عملوں پر زیادہ زور دیاجا تا ہے۔

# ہارے عملوں پر ملاءاعلیٰ کا اثر

ایک خاص قسم کے اعمال وہ ہیں جو ان روحانی حالتوں کے محتاج نہیں ہوتے جن سے وہ عام طور پر ظاہر یاصادر ہوتے ہیں۔ وہ سیدھے ملاء اعلیٰ کے فرشتوں کے اثر سے پیدا ہوتے ہیں۔ ان کی اچھائی برائی کا سیدھا تعلق ملاء اعلیٰ ہی سے ہو تا ہے۔ اگر کوئی شخص اس قسم کے کام کرنے لگ جائے تو گویا وہ ملاء اعلیٰ کا البہام لے لیتا ہے اور اس سے وہ ان کے زیادہ قریب ہوجا تا ہے۔ ان کی سید اکر لیتا ہے اور ان کے نور کی کرنیں سیدھی اس کے دل پر پڑنے لگتی ہیں۔ یہ سب سے حالت پیدا کر لیتا ہے اور ان کے نور کی کرنیں سیدھی اس کے دل پر پڑنے لگتی ہیں۔ یہ سب

<sup>•</sup> نفاذ: قانون کاچلنا، اثر پڑنا(مرتب)

<sup>©</sup> ملکہ: ایک کام باربار کرنے سے ایک حالت پیدا ہو جاتی ہے کہ انسان وہ کام بے تکلف کرنے لگتا ہے۔ اب کہاجاتا ہے کہ اس میں اس کام کا ملکہ پیدا ہو گیا ہے۔ یہ نتیجہ ہو تا ہے اس بات کا اس کام کی روح انسان کے نفس میں جذب ہو جاتی ہے۔ پس ملکہ سے مراد اس کام کا جو ہریا نتیجہ ہے۔ (مرتب)

جب بیر خواب خوابول کی تعبیر کے ماہر امام ابن سیرین سے بیان کیا گیا توانبوں نے فرمایا کہ شاید تم رمضان میں سحری فتم ہونے سے پہلے اذان دے دیتے ہو گویا اس کے فعل کا معنی اور مطلب اس شکل میں دکھایا گیا ہے۔



#### تير ہواں باب

# كرمول كالچل كيول ملتاہے؟

یہ بات ہمیشہ سامنے رکھنی چاہئے کہ انسان کے عملوں کا ایک سلسلہ ہے۔ اس میں ایک درجہ علت بن جاتا ہے تواس سے دوسر ادرجہ پیداہو تاہے۔ پھر دوسر ادرجہ تیسرے درجے کے پیداہونے کا سبب یاعلت بن جاتا ہے اور یہ سلسلہ اسی طرح جاری رہتا ہے۔ ہر ایک درجے میں علت سے اس کامعلول پیداہونالازم اور ضروری ہے۔اس کو اس کام کی جزایا سزا کہا جاتا ہے۔ انسانی کام اس کے وجود کے نظام سے کچھ اس طرح صادر ہوتے ہیں کہ وہ اپنے آپ کو ان کاموں کا موجدیا پیدا کرنے والا سمجھتاہے حالا نکہ اصل میں ایسانہیں ہے۔ غور کیا جائے تو معلوم ہو گا کہ بہت سے اسباب اکٹھے ہوتے ہیں تو کہیں وہ کام وجود میں آتا ہے۔ لیکن اس کام کے ظاہر ہونے کا سب سے قریبی سبب انسان کا ارادہ ہو تاہے۔ انسان ان دور کے سببول کو تو محول جاتاہے لیکن قریبی سبب یعنی این ارادے کو یادر کھتاہے۔مثلاً ایک انجن ہے اس میں بہت سے پرزے کام كرتے ہیں۔ ہر ایك پرزے كے حركت كرنے كے ایك تو قریبی اسباب ہیں اور ایك دور كے اسباب۔ قریبی سبب تووہ پرزے ہیں جواس پرزے سے جڑے ہوئے ہیں۔ کیکن سبسے دور کا سبب ڈرائیور ہے۔لیکن ڈرائیور اپنے ہاتھ سے دستہ گھمانے کو انجن کے چلنے کاسبب سمجھتا ہے۔ کیونکہ اس کے نزدیک ہاتھ کا ہلاناسب سے قریبی سبب ہے۔ ایسے ہی انسان کے اپنے سب کل پرزے مل کر اور ان پرزوں کی مدد کرنے والی باہر کی طاقتوں کے ملنے سے ایک کام پیداہو تاہے۔ کیکن انسان کا ارادہ اس مجموعے سے آخری مکڑے کے طور پر آکر لگتا ہے توہ کام ہو جاتا ہے کیکن انسان اسے فقط اینے ارادے یالین ہی قوتوں کی پیداوار سمجھتاہے۔

اب اس عمل کوایک مستقل علت بنادیجئے۔اس علت سے ایک اور نتیجہ پیداہوا۔ پھراس نتیج کوایک مستقل علت مائے، تواس سے ایک اور نتیجہ پیداہوا۔ اسی طرح نتیج کے نتیج لگا تار



کچھ ملاءاعلیٰ کی طرف سے ہو تاہے اور اس کام کی برکت سے ہو تاہے جس کے کرنے کا فیصلہ ملاءاعلیٰ میں ہو چکا ہو تاہے۔ اس میں اس شخص کی روحانی کیفیت کو کوئی دخل نہیں ہو تا۔ ایسے ہی ملاءاعلیٰ کی طرف سے ان کاموں پر اظہار نفرت ہو تاہے جنہیں وہاں بر اسمجھاجا تاہے۔

#### اس کے اسباب

ملاءاعلیٰ کو ان خاص کاموں سے جو خاص محبت پیدا ہو جاتی ہے اس کے بہت سے اسباب ہوتے ہیں:

ا)۔ ان کے دلوں میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ بات آتی ہے کہ انسانی نوع کا نظام فلاں کاموں کے کرنے اور فلاں سے بچنے سے اچھا ہو سکتا ہے۔ (چو نکہ انہیں انسانی نظام کی طرف توجہ زیادہ ہوتی ہے اس لئے اس نظام کو اچھا بنانے والے کاموں سے انہیں خاص محبت ہو جاتی ہے) پھروہ کام ملاء اعلیٰ میں خاص شکل اختیار کر لیتے ہیں اور وہیں سے نبیوں کی شریعتوں کا جزبن کرنازل ہوتے ہیں۔

۲)۔انسانوں میں سے ایسے انسانوں کی روحیں جو یہ کام ہمیشہ کرتے رہے ہیں جب ملاء اعلیٰ میں پہنی جاتی ہیں ہونے الگی میں پہنی جاتی ہیں تو ان انسانوں کی پہندیدگی یانالپندیدگی ان عملوں کی طرف متوجہ ہونے لگتی ہے اور جب اس طرح لمبازمانہ گزر جاتا ہے تو اس قسم کے عملوں کی صور تیں ان کے نزدیک مستقل طور پر توجہ کے قابل بن جاتی ہیں۔

خلاصہ یہ کہ (اس دوسری حالت میں عملوں کی تاثیر الی ہوتی ہے) جیسے منتروں اور تعویذوں کی تاثیر الی موتی ہے) جیسے منتروں اور تعویذوں کی تاثیر جو بزرگوں سے چلے آتے ہیں۔ (وہ جس شکل وحالت میں بتائے جاتے ہیں، اس طرح کرنے سے تاثیر پیدا ہوتی ہے۔) اگر ان کے معنی اور روح کو دیکھ کر ان کی شکل و ہیئت میں تبدیلی کر دی جائے تووہ تاثیر ختم ہو جاتی ہے۔ اس طرح اعمال (روحانی) کیفیتوں سے علیحدہ ہو کر اپنی تاثیر دکھاتے ہیں) اللہ بہتر جانتا ہے۔

الزووشرى: حُمِّةُ اللهِ الْمَالِعُهِ عَلَيْهِ اللهِ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِمُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

پیدا ہوتے رہیں گے اور کبھی ختم نہ ہوں گے۔ انسانی ذہنیت مجبور ہے کہ جس بتیجے سے اسے سیدھاواسط پڑے اس کی نسبت رہ سمجھے کہ یہ میری کمائی ہے اور رہے کام میں نے کیاہے اور اس کا بدلہ جھے ملناچاہے۔

ایک اور مثال کیجئے۔ انسان نکاح کر تاہے۔اس کے بعد قدرتی قوتوں کا نتیجہ ہو تاہے کہ بچیہ پیداہو تاہے۔اصل میں بچہ پیدا کرنے میں انسان کا اپنابہت تھوڑا حصہ ہو تاہے۔لیکن وہ لپنی ذہنیت سے یہی سمجھتا ہے کہ یہ میر البناہی حصہ ہے۔ یعنی بچہ میں نے ہی پیدا کیا ہے۔ یہ اس ذہنیت کا نتیجہ ہے کہ بیچ کی تربیت کر تاہے۔ یعنی اس کی ضرور تیں بہم پہنچانے کے لئے انسان طرح طرح کی تکلیفیں اور مشقتیں خوشی خوشی سہتاہے اور بچے سے آگے جو نتیجے پیدا ہوتے ہیں انہیں اپنے عمل کابدلہ سمجھتاہے اور ان پر کسی نہ کسی طریق سے اپناملکیت کا حق ثابت کرتاہے۔ مثلاً اس کی کمائی کو اپناحق بتاتا ہے۔اب اگر ان سب علتوں کی تحقیق کی جائے جن سے بچے پیدا مواہے تومعلوم ہو گا کہ ماں باپ کااس کی پیدائش میں اتناکم دخل ہے کہ ان کااس پر قبضے کاحق پیدا نہیں ہو تا۔ کیکن انسانی دماغ پر انسانی نوع کی مصلحتیں اثر ڈالتی ہیں۔ جن کا نتیجہ یہ ہو تاہے کہ وہ یقین کرنے لگتاہے کہ یہ میرے عمل کی پیدادارہے اور میں ہی اس کے نتیجوں کا حقد ار موں۔اگر بیج کی پیدائش کے اصلی اسباب کا کھوج نکال کر انسانوں میں پر اپیگیٹرہ کیاجائے کہ وہ اپنی اولاد پر اپناخت نہ جتانے لگیں تواس کا نتیجہ صفر ہی نکلے گا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ بیچ کی پرورش کے لئے نوع انسانی کی ضرور توں کا تقاضاہے کہ ماں باپ کو مجبور کر دیاجائے کہ وہ اسے اپنا سمجھیں اور اس کی پرورش کریں۔ کیونکہ انسان کا بچہ دوسرے حیوانوں کے بچوں کی طرح پرورش نہیں یاسکتا۔ لیکن اس مصیبت ناک خدمت کو انسان خوشی سے اس وقت ہی اپنے سر لے سکتاہے جبوہ اس چیز (نجے) کو اپنا سمجھے۔ اس عمومی حکمت نے انسانی دماغ پریہ اثر ڈال ر کھاہے کہ وہ اپنی اولاد کو "لپنی" سجھتاہے اور اس پر اپناحی جتاتاہے۔اس لئے شوق سے اس کی پرورش کر تاہے۔

انسان کی جھوٹی سی ہستی سے اللہ تعالیٰ کی حکمت جو کام لینا چاہتی ہے وہ انسان کے وجو دکے مقابلے میں بہت مشکل ہے اور ان مشکلوں کے لئے انسان مجھی قربانی نہیں کر سکتا جب تک اس کے ذہن میں یہ بات نہ ڈال دی جائے کہ وہ اپنے عمل کوخو دپیدا کر تاہے، گو پوری اور اصل حقیقت نہیں ہے۔ اسی طرح انسان اپنے عملوں کا خالق نہیں ہے یعنی وہ اپنے اعمال آزادی کے

الزورشرى: حُجَّةِ اللهُ الْبَالِغَه ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الْبَالِغَه ﴿ اللهُ الْبَالِغَه ﴾ ﴿ اللهِ اللهُ الْبَالِغَه ﴿ اللهُ الْبَالِغَه ﴾ ﴿ اللهُ الله

ساتھ خود اپنے طور پر نہیں کر سکتا۔ بلکہ اس کے عملوں کو وجود میں لانے والی مشینری چلانے

کے لئے خداجانے کتنے اسباب کام کرتے ہیں۔ تب کہیں جاکر وہ کام پوراہو تاہے۔ انجن کے

ڈرائیور کی طرح (جو پر زوں کو ادھر ادھر پھر انے میں کام کر تاہے) انسان کا ارادہ بھی پھے عمل

کر تاہے۔ اس لئے انسان کو حق دے دیا گیاہے کہ وہ اس کام کو اپناکام سمجھے اور اپنا پیدا کیا ہوا

خیال کرے۔ چنانچہ وہ اسے پوراکرنے کے لئے اپنی پوری قوت اور طافت خرچ کر دیتا ہے۔

خیال کرے۔ چنانچہ وہ اسے پوراکرنے کے لئے اپنی پوری قوت اور طافت خرچ کر دیتا ہے۔

جب کام کرتے کرتے قمل ہوجاتا ہے تواہیخ آپ کو شہید سمجھتا ہے اور اس پر خوش ہوتا ہے۔

یہ انسان کے نوعی نظام کے چلانے کے لئے ضروری ہے۔ اب اس سے جو نتیجے پیدا ہوں گے ان

پرانسان اپناحق جتاتا ہے۔ اسے "جزا"کہا جاتا ہے۔

جب ہمی ساری نوع کا آمد و خرج کا حساب کیا جائے گا یعنی اس نے مجموعی طور پر کیا نیتج پیدا کئے اور کس قدر قوت نے پیدا کئے؟ اس کا مفید اثر عام کا نئات پر کیا پڑا؟ جب اس کا حساب کیا جائے گاتو بھی کہا جائے گا کہ نوع انسانی نے مل کر ایک کام کیا اور اس کا نتیجہ یہ نکلا۔ اگر اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ نوع انسانی نے ترتی کی ہے تو ساری کا نئات کی زبان سے اس کی تعریف نکلے گ۔ اگر مجموعی طور پر نوع انسانی کو نقصان پہنچاتو عام کا نئات اپنے آپ کوبری قرار دے کر نوع انسانی کو اس کا ذمہ دار قرار دے گی کہ اس نے خود یہ کام کیا اس لئے نقصان اٹھایا۔ اگر نوع انسانی کا علیمہ وجود مانا جائے اور وہ باتی کا نئات کے مقابلے میں اپنی علیمہ ہستی پر بحث کر سکے تو انسانی نوع کو عام کا نئات میں اس طرح گم کر دیا جائے کہ یہ اس بڑی مشین کا ایک خادم پر زہ ہے، تو انسان لپنی علیمہ ہستی فرض نہیں کر سکتا۔ اس نظر یے کے مطابق یہ بات ٹھیک نہیں بیٹھتی کہ انسان اپنی علیمہ ہستی فرض نہیں کر سکتا۔ اس نظر یے کے مطابق یہ بات ٹھیک نہیں بیٹھتی کہ انسان اپنی علیمہ ہستی فرض نہیں کر سکتا۔ اس لئے اسے ان کے نتیج جڑا کے طور پر ملتے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ انسان اپنی نوع کل کا نئات کا ایک جڑ ہے پھر بھی اسے ایک قسم کا مستقل وجود حاصل ہے۔ انسان کی موجود وہ وہ دور ہنیت اس بات پر برمو قوف ہے اور انبیاء اس کی تعلیم دیتے آئے ہیں۔

انبیاء کے مقابل میں طبعیات (Physics) کے عالم ہیں، جو انسانی ہستی کو ایک بڑی مادی مشین کا ایک معمولی پر زہ سجھتے ہیں۔ وہ بمیشہ اس کی مخالفت کرتے رہتے ہیں کہ انسان کی جداگانہ ہستی ہے اور وہ اپنے عملوں کا مالک ہے۔ انسان جو کام کر تاہے وہ اسے تمام مادے کی قوتوں کے نام لگا دیتے ہیں۔ لیکن اس تمام مشین میں سے جو حصہ بمیشہ انسانی نوع سے پیدا ہو تار ہتا ہے اس کا لگا دیتے ہیں۔ لیکن اس تمام مشین میں سے جو حصہ بمیشہ انسانی نوع سے پیدا ہو تار ہتا ہے اس کا

www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.con

حساب یعنی حق تنہاانسانی نوع کو دینے کو راضی نہیں ہوتے۔ اس میں شک نہیں کہ مادے میں جو تبدیلیاں ہور ہی ہیں ان میں ایک کڑی انسان کی بھی پڑتی ہے۔ وہ اس کڑی کو مستقل نظر سے نہیں دیکھتے۔ ان کے سامنے جو چند دن کی مادی زندگی ہے یہی انسان کے لئے دل خوش کرنے کاسامان رکھتی ہے۔ اس دنیاوی زندگی میں وہ ایک علیحہ ہا بتا کی حالت پیدا کر لیتا ہے اور کائنات کے دوسرے اسباب سے مقابلہ کر تا ہے۔ کہیں انہیں اپنے ماتحت کر لیتا ہے ، کہیں شکست کھاجاتا ہے۔ اس وقت اس کی فتح وشکست کے مسئلے پر غور نہیں ہور ہافقط یہ دیکھنا ہے کہ وہ اس دنیاوی زندگی میں ایک استقلال پیدا کر لیتا ہے یعنی وہ اپنے آپ کو کائنات کے اسباب کے ماتحت میں ہو تا بلکہ شکست کھانے کے بعد بھی فتح حاصل کرنے اور ماتحت کو اپنے قابو میں لانے کے لئے آگے بڑھتا ہے۔

اس کے بعد اس بات پر غور کرناچاہئے کہ انسانی دماغ میں جو کیفیت پیدا ہوئی، کیا ہہ اس مادی سلسلے کی ایک عارضی نمائش ہے کہ وہ اپنے آپ کو مستقل سمجھتا ہے، ورنہ حقیقت میں وہ مستقل ہتی نہیں رکھتا؟ یا جن مادی قوتوں نے اس کے پیدا کرنے میں حصہ لیا ہے ان کا طبعی تقاضا تھا کہ یہ اپنے آپ کو مستقل ہتی سمجھے؟ اگر یہ دوسر اخیال صحیح مان لیا جائے تو انبیاء کے تابع حکماء اور مادے پر غور کرنے والے اعلیٰ عقل مندوں کے در میان اس بارے میں جو اختلاف نہیں۔

ہم نے اس جگہ اس مسکے کا ابتدائی حصہ بیان کیاہے۔ شاہ اساعیل شہید ہی عبقات میں اسے بورے طور پر سمجھادیا گیاہے۔اللہ نے چاہاتو ہم بھی ضرورت کے مطابق ترجے میں اس کا ذکر کرتے رہیں گے۔

انسانی زندگی کے لیے سلسلے میں انسان کو جس قدر جزاؤں (عملوں کے منتیجوں) سے واسطہ پڑتا ہے وہ اگرچہ انگنت ہیں، لیکن انہیں دو قاعدوں میں لایاجا سکتا ہے۔

### ا) انسانی نفس کا فیصله

انسانی نفس کی مکی تو تیں (مثلاً عقل) فیصلہ کرتی ہیں کہ فلاں کام جوبڑی محنت سے کیا گیا ہے یا فلاں خلق جوبڑی مشقت سے حاصل کیا گیا ہے، جمارے خلاف ہے۔ ان کابیہ فیصلہ انسان

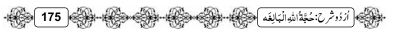
174 كَجَدِ اللهُ الْبَالِغَهِ مِنْ اللهُ الْبَالِغَةِ مِنْ اللهُ اللهُ الْبَالِغَةِ مِنْ اللهُ الْبَالِغَةِ مِنْ اللهُ الْبَالِغَةِ مِنْ اللهُ اللهُ الْبَالِغَةِ مِنْ اللهُ اللهُ الْبَالِغَةِ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ

کے اندر حسرت اور افسوس پیدا کر دیتاہے اور درد کی شکل میں محسوس ہونے لگتاہے کبھی کبھی اس فیصلے میں زیادہ قوت ہوتی ہے تواسے خواب میں بھی ایسے واقعات دکھائی دیتے ہیں جن سے اسے درد پنچتاہے یادہ تو ہیں اور بے عزتی محسوس کر تاہے یا سے دھمکی ملتی ہے۔ کبھی یہ احساس اتن زور دار ہو تاہے کہ الی بی با تیں جاگتے میں دکھائی دیتی ہیں۔ کبھی انسان کی ملکی قوت اتنی تیز ہوتی ہے کہ اس کی طاقت کے مطابق اسے خالفت کا الہام ہو تاہے۔ اس حالت میں اسے فرشتے نظر آنے گئتے ہیں، وہ ان سے الی با تیں کرتے ہیں جن سے اسے غلطی پر خبر دار کر دیا جا تاہے۔ اس الہام میں کوئی انو کھا قاعدہ نہیں برتا جا تا بلکہ یہ انسان کا تقاضا ہے کہ جب ایک کام اس کے لئے ضروری ہو تواسے فرشتوں کے ذریعے سے علم دیا جائے، بشر طبکہ اس کی ملکی قوت ان سے میں کوئی انو کھا قاعدہ نہیں برتا جا تا بلکہ یہ انسان کا تقاضا ہے کہ جب ایک کام اس کے یہ علم لے سکتی ہو۔ بہن من کسب سیٹیکھ ڈ اُحاطت یہ خوائے تُنهُ فَاُولَیْكَ اَصْحُبُ النَّادِ \* هُمُ فِیْهَا یہ علم لے سکتی ہو۔ بہن من کسب سیٹیکھ ڈ اُحاطت یہ خوائے تُنهُ فَاُولَیْكَ اَصْحُبُ النَّادِ \* هُمُ فِیْهَا خوادُن قَالَ اللہ میں جائیں گے اور وہ اس میں بمیشہ رہیں گے) میں اس کی طرف اشارہ ہے۔ دون خیں جائیں گے اور وہ اس میں بمیشہ رہیں گے) میں اس کی طرف اشارہ ہے۔

# ۲) ملاءاعلیٰ کی توجہ

اونچ درج کے فرشتوں (ملاءاعلی) کے پاس انسانی نفس کی اچھی اور بری حالتوں اور انجھے اور برے عملوں اور خلقوں کا مجموعہ جمع ہو تار ہتاہے۔وہ فرشتے اپنی پوری طاقت اور ہمت کے ساتھ دعاکر تے رہتے ہیں کہ فلاں فلاں لوگوں کو (جنہوں نے اجھے کام کئے ہیں) نعمت اور کامیابی دی جائے اور فلاں فلاں لوگوں کو (جنہوں نے برے کام کئے ہیں) عذاب دیا جائے۔ چنانچ ان کی دعامیں قبول ہوتی ہیں تو انسانوں کی ان جماعتوں پر ان فرشتوں کی ہمتوں کا اثر پڑتا ہے اور جس طرح ان فرشتوں کی ہمتوں کا اثر پڑتا ہے اور جس طرح ان فرشتوں کے ذریعے سے اللہ تعالی کی طرف سے انسانوں کی ضرورت کے مطابق علم نازل ہوتا ہے اس طرح ان فرشتوں کی دعاوں کی وجہ سے اللہ تعالی کی طرف سے مطابق علم نازل ہوتا ہے اس طرح ان فرشتوں کی دعاوں کی وجہ سے اللہ تعالی کی طرف سے والے یاراحت پنچ پانے والے واقعات پیش آنے لگتے ہیں۔ اب فرشتے انہیں دھرکاتے نظر والے یاراحت پنچ پانے والے واقعات پیش آنے لگتے ہیں۔ اب فرشتے انہیں دھرکاتے نظر اللہ تعالی کی ناراضگی کو شدت سے محسوس کر تاہے تو اس پر عثی چھاجاتی ہے یا پیاری کی سے صالت اللہ تعالی کی ناراضگی کو شدت سے محسوس کر تاہے تو اس پر عثی چھاجاتی ہے یا پیاری کی سے صالت پیدا ہو جاتی ہے۔

------web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com



کبھی ایساہو تاہے کہ ان او نچے درجے کے فرشتوں کا قطعی فیصلہ تھوڑا تھوڑا کرکے اتر تا ہے اور طبیعت کے کمزور پہلو، مثلاً خواطر (کمزور خیالات) ان سے اثر لیتے ہیں۔ چنانچہ نچلے درجے کے فرشتوں یا انسانوں کے دلوں میں خود بخود یہ خیالات آنے لگتے ہیں کہ فلاں شخص کے ساتھ اچھاسلوک کیاجائے اور فلال کے ساتھ براسلوک کیاجائے۔

# فرشتول كامقام نظام عالم ميس

کبھی بھی ایماہو تاہے کہ ایسے واقعے پیش آتے ہیں جن سے کسی شخص کو آرام یاد کھ پہنچانا ہو تاہے۔ صاف صاف بات توبہ ہے کہ نوع انسانی پر اللہ تعالیٰ کی خاص مہر بانی ہے جو اس وقت سے ہے جب اس نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا۔ اس مہر بانی کا لازم نتیجہ ہے کہ انسانوں کو یو نہی نہ چھوٹر دیا جائے اور جو کام وہ کریں اس کے متعلق ان سے پوچھا جائے کہ بیر راکام کیوں کیا اور جو اچھا کام کریں اس کا انہیں اچھا بدلہ دیا جائے۔ لیکن اللہ تعالیٰ بیر کس طرح کرتا ہے؟ اس کی اصل حقیقت سمجھنا آسان نہیں ہے۔ اس لئے ہم نے یہ فیصلہ فرشتوں کے واسطے سے حل کی اصل حقیقت سمجھنا آسان نہیں ہے۔ اس لئے ہم نے یہ فیصلہ فرشتوں کی اچھی دعاؤں سے کہا ہے۔ اور ہرے کام کرنے والوں کو فرشتوں کی اچھی دعاؤں سے آرام پہنچتا ہے اور ہرے کام کرنے والوں کو فرشتوں کی بد دعاؤں سے تکلیف پہنچتی ہے۔ اور بی

اِتَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَمَاتُوَا وَهُمُ كُفَّارٌ أُولَيِكَ عَلَيْهِمُ لَعُنَةُ اللهِ وَالْبَلَيِكَةِ وَالنَّاسِ اَجْبَعِيْنَ شَّ لَٰلِدِیْنَ فِیْهَا ۚ لَایُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَاهُمُ یُنْظَرُونَ ﴿ (البَرْةَ (١٢٢ ١٦٢١)

جن لوگوں نے "قرآن حکیم" کی تعلیم مانے سے انکار کر دیا اور اس انکار اور کفر کی ہی حالت میں مرگئے ان پر اللہ تعالی کی لعنت، فر شتوں اور سب انسانوں کی لعنت رہے گی۔ اور وہ اس حال میں ہمیشہ رہیں گے۔ نہ تو ان کا عذاب ہلکا ہوگا اور نہ انہیں مہلت دی جائے گی۔

### ان دونول قاعدول کی جمع

ان دونوں قاعدوں کے ملانے سے انسانی نفس کی استعداد اور کرموں کے مطابق بہت سی عجیب عجیب صور تیں پیدا ہو جاتی ہیں۔ پہلے قاعدے کے مطابق نفس انسانی پر اس کی ملکیت کا

اثران عملوں اور خلقوں پر زیادہ اثر رکھتاہے جو انسان کے نفس کو درست یا خراب کرتے ہیں۔
اس کا سب سے زیادہ اثر وہ نفس قبول کرتے ہیں جن میں ملکیت زیادہ صاف اور زور دار ہو۔
دوسرے قاعدے میں اونچے درجے کے فرشتوں کا اثر ان عملوں اور خلقوں پر زیادہ پڑتاہے
جن کا تعلق سارے اجتماع انسانی سے ہویا انسانی نظام کے مجموعے سے ہو۔ مثلاً انسانی نوع کے
فائدے کے خلاف ہویا انسانی نظام کو خراب کرنے والا ہو۔ اس کا اثر وہ نفس زیادہ قبول کرتے
ہیں جو ملکیت میں کم زور اور کئے ہوں۔

### ان دونوں قاعد ول کے اثر کوروکنے والی چیزیں

ان دونوں سببوں، لینی انسان کی ذاتی ملکیت اور او پنج در ہے کے فرشتوں کے اثر کے ظاہر ہونے میں بعض چیزیں رکاوٹ بن جاتی ہیں۔ اس لئے ان کا اثر ایک وقت تک ظاہر نہیں ہوتا ہیلے قاعدے کے اثر کورو کنے والی چیز انسان کی ملکیت کی کمزوری اور بہیمیت کا زور والا ہونا ہے۔ کہمی بہیمیت اسٹے زور کی ہوجاتی ہے کہ انسان نر احیوان بن جاتا ہے۔ اس حالت میں وہ ان تکلیفوں کو محسوس نہیں کر تاجو ملکیت کے خلاف کام کرنے سے ہوتی ہیں۔ جب انسان حیوانیت کے غلاف میں سے نکل آئے گا اور اس کے ارد گرد کے حالات سے اس کی حیوانیت کو جو مدد پہنچتی ہے، وہ گھٹ جائے گی اور ملکیت کے چینکار ظاہر ہوں گے تو آہتہ آہتہ عذاب یا آرام پائے گا۔

مثلاً ایک شخص نوجو انی کے عالم میں زندگی بسر کررہاہے۔اس کی بڑھیا ماں کوئی تھم دیتی ہے جس میں زیادہ تر اس نوجو ان ہی کا فائدہ ہے لیکن وہ نواجون جو انی کے جوش میں ماں کے تھم کی پروانہیں کر تا۔اب اس کی مال مرجاتی ہے اور وہ شخص خو د بوڑھا ہو جاتا ہے اور اس کے بیچ جو انی کو پہنچتے ہیں۔اس کے نوجو ان بیچ اب اس کی اس طرح نافر مانی کرتے ہیں جس طرح وہ کبھی لین بڑھیا مالی کی نافر مانی کیا کرتا تھا۔ اس سے اسے تکلیف ہوتی ہے اور اس کے دماغ پر الی حسرت اور شرمندگی چھاجاتی ہے کہ وہ اس کا کوئی علاج نہیں کر سکتا۔ اب وہ لینی مال کے حکموں کی حکمت کو سمجھتا ہے۔اس قسم کے تجربے انسانی زندگی میں بہت دفعہ پیش آتے رہے ہیں۔

دوسرے قاعدے کوروکنے والی ایک چیزہے اور وہ یہ کہ ایسے قدرتی اسباب جمع ہو جائیں جو اس کے خلاف ہوں۔ اس وقت ان قدرتی اسباب کا حکم چلتار ہتاہے یہاں تک کہ وہوفت



#### چود هوال باب

# د نیامیں انسان کے عملوں کی جزا

# ر دُوسرامَبُوث\* انسان کے اعمال کی جزا اس زندگی میں اور مرنے کے بعد کی زندگی میں

انسان کی نظر جتنی کا نات پر زیادہ پڑتی ہے، وہ اپنی حقیقت پر اس کے مطابق غور کر تارہتا ہے۔ پہلے اس کی نگاہ تھوڑی سی کا نئات پر پڑتی تھی تو وہ اپنی ذات کے متعلق اسنے ہی تھوڑے سے علم سے سوچتا تھا۔ پھر اس کی معلومات کا دائر ہ زیادہ چوڑا ہوا تو اس نے زیادہ تجرب اور علم کے ساتھ اپنے متعلق سوچنا شروع کیا۔ یہ بھی صحح ہے کہ اس ترقی کے ہر دور میں انسان اپنے اندر ان سب قوتوں کے نمونے پاتا ہے جنہیں اس نے اپنے سے باہر کی دنیا میں پالیا ہے۔ اس لئے یہ سمجھنا چاہئے کہ انسان اس لمبی چوڑی کا نئات (Macrocosm) کا ایک چھوٹا سانمونہ (Microcosm) ہے۔

اس دنیا میں طرح طرح کے اسباب کی تا ثیر سے طرح طرح کی چیزیں پیدا ہوتی رہتی ہیں۔ جیسے بھی زمین کے کسی حصے میں پانی نہیں برستا توکال پڑجا تاہے اور نباتات، حیوانات اور انسان سب کی زندگی اجیر ن ہوجاتی ہے۔ پھر دو سرے موسم میں ضرورت کے مطابق مینہ پڑتا ہے توہر قسم کی مخلو قات کوبڑھنے کے لئے جس جس سامان کی ضرورت ہوتی ہے وہ مل جاتا ہے۔

آجاتاہے جواللہ تعالیٰ نے ان فرشتوں کے فیطے کے چلنے کے لئے مقرر کرر کھاتھا۔ یعیٰ قدر تی اسباب اپناکام کر چکتے ہیں اور ان کی قوت ختم ہوجاتی ہے۔ اس وقت انسان کے کاموں کا نتیجہ جو جمع ہور ہاتھا، یکانت زور سے برس پڑتا ہے۔ یہی مطلب ہے اس آیت کا: لِدگُلِّ اُمَّیَةِ اَجَلُ \* قَافِذَا جَاءَ اَجَلُهُمُ لایسنتاً فِرُونُ سَاعَةً وَلایسنتا فِرمُونَ ﴿ (اعراف ٢٣) (ہر ایک قوم (کے گرنے) کا ایک وقت مقرر ہے جب وہ وقت آجاتا ہے تو جزامل کر رہتی ہے۔ اس وقت وہ نہ ایک گھڑی تیجے ہوسکتی ہے نہ ایک گھڑی آگے۔)

web: www.hikmatequran.org email:hikmatequran@gmail.com

<sup>\*</sup> پہلے مبحث میں یہ و کھایا جا چکا ہے کہ انسان جو کام کر تاہے اس کا متیجہ لکلناضر وری ہے۔اس مبحث میں و کھایا جائ گاکہ وہ نتیجہ کن اصول کے مطابق لکتا ہے۔

چاہے اٹھا سکتی ہے۔ جب وہ اس سچی تعلیم سے بے پروائی بر سے لگ جاتی ہے تو اس کی زندگی کا نظام بگڑ جاتا ہے)

قر آن حکیم کی سورت نون میں خداتعالی ایک تمثیل میں فرما تاہے کہ جب باغ کے مالکوں نے صدقہ دینے کا ارادہ بدل لیاتو اتفاق سے باغ کو آگ لگ گئے۔

قرآن حکیم کی اس آیت کی تفسیر میں کہ

وَإِنْ تُبُدُوْ امَا فِيَ النَّفُسِكُمُ اوَتُخْفُونُ ايُحاسِبْكُمْ بِدِاللهُ (القره٢٨٢)

(اگر جو کچھ تمہارے دل میں ہے اسے ظاہر کرویاچھپائے رکھو اللہ تعالیٰ تم سے حساب لے گا)

اوراس آیت کی تفسیر میں کہ:

مَنْ يَعْمَلُ سُوْءًا يُجْزَبِهِ (اللَّهُ ١٢٣)

(جو کوئی بھی کوئی سابراکام کرے گااس کابدلہ اسے ضرور دیاجائے گا)

رسول اکرم مَنَّالَیْمُ فِرماتے ہیں کہ اس حساب کے نتیج کے طور پر اللہ تعالیٰ اپنے بندے کو جو عذاب دیتاہے اس میں بخار اور چھوٹی چھوٹی تکلیفیں بھی شامل ہیں۔ یہاں تک کہ ایک شخص کوئی چیز جیب میں رکھ کر بھول گیا پھر اس کی تلاش میں پریشان ہوا تو یہ پریشانی بھی اس حساب میں گئی جائے گی۔ گویا اسے ایک طرح کا عذاب دے دیا گیا۔ اس طرح بندہ اپنے گناہوں سے اس طرح یا کہ وجاتا ہے جیسے سونا کھالی سے نکالتے وقت صاف ہوتا ہے۔

ملكيت اور حيوانيت كاتعلق

واضح رہے کہ انسان کی ملکیت (عقلیت) اس کی حیوانیت میں چھپنے کے بعد ظاہر ہوتی ہے اور اس کے ساتھ مل جانے کے بعد الگ ہوتی ہے۔ ملکیت کا یہ ظہور اور علیحد گی تبھی تو طبعی موت سے شر دع ہوتے ہیں۔ کیونکہ اس کے بعد بہیمیت یاحیوانیت کوغذا سے مدد نہیں ملی جس کا نتیجہ یہ ہو تاہے کہ رفتہ رفتہ اس کی سب قو تیں گھل جاتی ہیں اور انسان کے نفس میں ملکیت کا جو حصہ ہے وہ پریثان کرنے والی حالتوں سے بچار ہتا ہے۔ اسے بھوک، سیری اور غضب سے

الْدُوْوشُرِى: حُبَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

انسان ٹوہ لگانے گئے توکال اور سیر ابی کے اسباب ایک حد تک جان لیتا ہے۔ گوایک شخص ایک راستے سے چلے اور دو سر ادو سرے راستے سے مگر دونوں ایک ہی نیتجے پر چہنچتے ہیں۔ اسی طرح ایک انسان کے لئے ایک سے میں خوشی کے اسباب جمع ہوجاتے ہیں اور دو سرے وقت میں تکلیفیں اور مصیبتیں بڑھ جاتی ہیں۔ اگر انسان اپنی اندرونی بناوٹ کواچھی طرح جانتا ہو تو وہ ٹھیک طور پر اس دکھ اور سکھ کو سمجھ سکتا ہے۔ یہاں بھی ہو سکتا ہے کہ ایک شخص ایک سمت شے لیک طور پر اس دکھ اور دوسر ادو سری سمت سے لیکن وہ دونوں ایک ہی جگ ہی جائیں۔ ان باتوں کوایک سے خاص نظر پر رکھنے والی جماعت کے طریق پر صبح طور پر جان لینا اس دنیا میں انسان کے عملوں کی خاص نظر پر رکھنے والی جماعت کے طریق پر صبح طور پر جان لینا اس دنیا میں انسان کے عملوں کی جائیں۔ ان کا گئیت اور بہیمیت کی جنگ کے نظر سے بے کہ انسان کی زندگی اس کی ملکیت اور بہیمیت کی جنگ کے نظر سے کے ذکر مصنف نے اپنی دو سری کتابوں میں کیا ہے۔ ملکیت اور بہیمیت کی جنگ کے نظر سے کے مطابق دنیاوی تکلیفوں کے ،جوایک انسان یا انسانوں کی ایک جماعت کو پہنچتی ہیں ، اسباب معین کرنا اس مجٹ کا خلاصہ ہے۔

قرآن عليم ميں ہے كه:

مَاۤ اَصَابَكُمْ مِّنْ مُّصِيْبَةِ فَعِمَا كَسَبَتُ ايِّدِيْكُمُ وَيَعْفُوْعَنْ كَثِيرٍ (ثورى ٣٠)

(جومصیبت ممهیں پہنچی ہے وہ تمہارے اپنے کاموں کی وجہ سے پہنچی ہے اور اللہ تعالی بہت سی مصیبتیں معاف کر دیتاہے)

لَوْ اَنَّهُمُ اَقَامُوا التَّوْرُلةَ وَ الْإِنْجِيلُ وَمَا أُنْزِلَ النَّهِمُ مِّنْ دَّبِهِمُ لَاكُلُوا مِنْ فَوْقِهِمُ وَمِنْ تَخْتِ ارْجُلِهِمُ (مَاكمه ٢٧)

(اگربیلوگ تورات، انجیل اور ان حکمول کوجوان کے رب کی طرف سے اترے، قائم کرتے توہ بے تکلیف اپنے اور سے اور اپنے پاؤل کے ینچے سے کھاتے)

(یعنی جس چیز کو کوئی قوم اپنی ذہنیت کے مطابق خداکا تھم مان لے اگر وہ اسے نیک نیتی سے کام میں لاتی رہے تو دنیا کی سب چیزیں اسے کام دیۓ گتی ہیں۔وہ جس چیزسے فائدہ اٹھانا

المُن وشر ح: حُبَّةُ اللهِ الْمَالِقَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْمَالِقَهِ عَلَيْهِ الْمُعَالِقِهِ الْمُعَالِقِيقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِيقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِيقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعِلِيقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعالِقِ الْمُعِلِي الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعَالِقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِيقِ الْمُعَالِقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعَالِقِ الْمُعِلَّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِي الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِيقِيقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِقِيقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِيقِيقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِيقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِي الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِي الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِي الْمُعِلِّقِ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِيلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمِ

کوئی علاقہ (تعلق) نہیں رہتا۔ اس وقت اس پر عالم قدس (ملکیت کی دنیا) سے رنگ آنے لگتا ہے۔ لینی انسان کی ملکیت بیدار ہو جاتی ہے اور بہیمیت کے ساتھ مل کر کام کرنے سے اسے جو زخم پنچے تھے ان کی تکلیف محسوس ہونے لگتی ہے۔

اسی طرح انسان اختیاری موت کے ذریعے سے بھی اپنی ملکیت کو اس دنیا ہی میں بیدار کر سکتا ہے۔ چنانچہ کم کھانے، کم سونے اور کم بولنے کی ریاضتیں اور مشقیں کر تارہے اور ملکیت کے منبع (عالم قدس) کی طرف ہمیشہ دھیان لگائے رکھے تو بھی اس پر ملکیت کی چند شعاعیں چپکنے لگتی ہی۔ یعنی مرنے کے بعد جو با تیں ملکیت کے ظاہر ہونے سے معلوم ہوں گی دہ اب اس زندگی ہی میں معلوم ہونے گئی ہیں۔

#### أبك قاعده

یہاں یہ بات ایک قاعدے کی شکل میں یادر کھنی چاہئے۔وہ یہ کہ جس طرح کسی چیز کے مناسب حال کام کئے جائیں یاحالتیں پیدا کی جائیں تواسے خوشی محسوس ہوتی ہے اور اگر اس کے خلاف باتیں پیدا کی جائیں توایک فتم کا گھٹاؤاور در دپیدا ہوتا ہے۔اسی طرح انسان جو کام ایسے کرتا ہے جو ملکیت کے موافق ہوں ان سے تو ملکیت کوخوشی اور پھیلاؤ محسوس ہوتا ہے اور جو کام دواس کے خلاف کرتا ہے اس سے ایک فتم کا گھٹاؤاور در دمحسوس ہوتا ہے۔

### دوسرا قاعده

ایسے ہی یہ قاعدہ بھی یاد رکھنا چاہئے کہ ہر ایک درد اور تکلیف کے لئے ایک خاص شکل ہوتی ہے جس میں وہ ظاہر ہوتی ہے (اس کی مثال طب سے اچھی مل سکتی ہے۔ چنا نچہ انسان کے بدن میں چار خلطیں (Humours) موجو دہیں۔ یعنی صفر اء اور سوداء، بلغم اور خون۔ ان میں سے کوئی خلط انسان کے مز اج پر غالب آ جائے تو اپنا خاص اثر دکھاتی ہے)۔ مثلاً اگر سوداء غالب آ جائے تو اپنا خاص اثر دکھاتی ہے)۔ مثلاً اگر سوداء غالب آ جائے تو بینی محسوس ہونے گئی ہے۔ انسان خواب میں آگ کے شعلے دیکھتا ہے اور بلغم کے غلبے سے سر دی کی شکل میں تکلیف محسوس ہوتی ہے اور انسان خواب میں پائی اور برف دیکھتا ہے۔ ایسے ہی جب ملکیت ظاہر ہوجاتی ہے تو وہ انسان کے حواس میں خاص شکلیں اور صور تیں پیدا ہی جب ملکیت اور صور تیں پیدا

کرتی ہے۔ اگر انسان اپنے اندر اعلیٰ در ہے کی پاکیزگی (نظافت) اور اللہ تعالیٰ کے آگے عاجزی
(خصنوع) اور اسی قسم کی دوسری ذہنی کیفیتیں جو ملکیت کے مناسب ہیں پیدا کرے ، تو بیداری
یاخواب میں انس اور خوشی کی خاص شکلیں اختیار کرکے اسے دکھائی دیتی ہیں اور اگر اس نے
ملکیت، پاکیزگی اور اللہ کے آگے عاجزی کے خلاف عاد تیں پیدا کر ٹی ہیں تو وہی عاد تیں اعتدال
سے ہٹی ہوئی کیفیتوں کی شکل میں دکھائی دیئے گئی ہیں اور ایسے خواب آنے لگتے ہیں جن میں
بے عزتی اور دھمکی محسوس ہوتی ہے۔ ملکیت کے غالب آنے اور انسانی مزاج پر کسی خلط
اور غلبہ انسان کے ذہن میں وہ حالت اور کیفیت کیوں وہ شکل پیدا کر دیتا ہے جو وہ کر تا ہے۔
اور غلبہ انسان کے ذہن میں وہ حالت اور کیفیت کیوں وہ شکل پیدا کر دیتا ہے جو وہ کر تا ہے۔
کی حالت میں بدن پر بھی اسی کا اثر ظاہر ہو تا ہے، جسے صفر اء کے غلبے کے وقت آگھوں میں
نردی آجاتی ہے اور ہر چیز زردد کھائی دیت ہے، ویسے بی ذہنی کیفیت کا حال ہے۔ چنانچہ جب
ملکیت غالب آجاتی ہے انسان کے اندر غضب کا جذبہ در ندے کی شکل میں نظر آتا ہے جو کاٹ
رہاہواور بخل سانے کی شکل میں نظر آتا ہے جو ڈس رہو۔

#### عملوں کی جزاکا قاعدہ

یہاں پہبات بھی قاعدے کے طور پریادر کھنی چاہئے کہ دنیا میں انسان کوجو جزاملتی ہوہ اس دنیا میں کام کرنے والے اسبب کے نیچ ملتی ہے۔ یعنی اگر قدرت کے کارخانے میں کام کرنے والے قاعدے اور قانون اس سزاکے اسبب پیدا کرسکتے ہیں، تو وہ سزایا جزامل کررہتی ہے۔ نہیں تو ملتوی رہتی ہے۔ جو شخص ان قاعدوں اور قانونوں کو اچھی طرح سجھ لے اور کائنات میں کام کرنے والے کارنوں (اسبب) کاجو سلسلہ جاری ہے اسے اچھی طرح جان سکتا ہے کہ اللہ تعالی کسی قانون البی کے قوڑنے والے کو دنیا ہی میں سزاد سے بغیر نہیں چھوڑ تا۔ اس جرایا سزامیں جو کمی ہوتی ہے یاجزا بھی نہیں ملتی تو وہ اسبب (کارنوں) کے اس سلسلے کی وجہ سے ہوتی ہے جس کے ماتحت (نیچے) دنیا کاکارخانہ چل رہا ہے۔ تو اب یوں ہوگا کہ اگر کسی انسان نے ہوتی ہے کہ اللہ تعالی کے بدلے میں اسے انعام ملنا چاہئے یابرے کرم کئے اور ان کے بدلے میں ونیا میں اسے سزاملی چاہئے لیکن حالات اس کی اجازت نہیں دنیا قواسے انعام کے بدلے میں دنیا میں اسے سزاملی چاہئے لیکن حالات اس کی اجازت نہیں دیتے تو اسے انعام کے بدلے میں دنیا



میں اور اچھے کام کرنے کاموقعہ دیاجائے گا اور سزاکے بدلے میں اور برے کام کرنے کاموقعہ دیاجائے گا اور جزایا سزااس کے حماب میں جمع کر دی جائے گی۔

ایے ہی اگریہ صورت پیداہ وجائے کہ انسان ہے تونیک لیکن اسے تکلیف پنچانے والے اسباب جمع ہوگئے ہیں، تواگر اس موقع پر ان اسباب کی قوت کے عمل کو کچھ دیر کے لئے روکا جاسکتاہے تواس کے اچھے کر موں کے بدلے میں اس کی مصیبت کوٹال دیاجا تا ہے یا اگر مصیبت پورے طور پر ٹل نہیں سکتی توجس قدر حالات اجازت دیں اس کی سختی میں کمی کر دی جاتی ہے۔ اس طرح اسباب تو چاہتے ہیں کہ کسی شخص کو انعام دیاجائے لیکن وہ شخص بدکارہے تو اس کی بدکاری کواس نعمت کے ہٹانے میں صرف کیاجائے گا۔ یعنی انعام کے اسباب کے خلاف جو بات بیداہوگئی ہے، اس کا حل یوں کیاجائے گا کہ اس کی بدعملی کی سز اکے طور پر اسے آرام سے محروم کر دیاجائے گا۔

اگر حالات ایسے ہوں کہ وہ اعمال کے مناسب ہیں جیسے کرم اچھے ہیں اور نعمت پہنچانے والے حالات بھی موجو دہیں والے حالات بھی موجو دہیں تواس صورت میں وہ انعام یاعذاب مکمل صورت میں ظاہر ہوتا ہے۔

# اس قاعدے کا استثی

على معنى بير برب المعنى بير بير بيات المنظمة المنافية المنظمة المنافية المنظمة المنافية المنظمة المنافية المنظمة المنافية المنظمة الم

ا)۔ مؤمن کی مثال ہری بھری کھیتی کی طرح ہے۔ کہ ہوائیں اسے اونچا نیچا کرتی رہتی ہیں۔ بھی لٹا بھی دیتی ہیں، بھی سیدھا کھڑا کر دیتی ہیں، یہاں تک کہ وہ مدت پوری ہوجاتی ہے جب تک اسے اس دنیا میں رہنا ہے۔ اور منافق کی مثال صنوبر کے درخت کی طرح ہے کہ کوئی ہلانے والی چیز اسے ہلا نہیں سکتی۔ یہاں تک کہ وہ ایکا یک جڑسے اکھڑ جاتا ہے۔

۲)۔ مسلمان کو کوئی تکلیف پہنچتی ہے، مرض سے ہویا کسی اور سبب سے، تو اللہ تعالیٰ اس کے ذریعے سے اس کی غلطیاں اس طرح گرادیتا ہے جیسے پت جھڑ میں درختوں کے پتے جھڑ جاتے ہیں۔ حھڑ جاتے ہیں۔

کبھی ایک اقلیم (ملکوں کا مجموعہ) ہوتی ہے کہ اس پر شیطان کی حکومت قائم ہو جاتی ہے اور اس کے تمام ہاس (باشندے) حیوان بن جاتے ہیں (یعنی ان کا ملکی اختیار اور ضمیر غائب ہو جاتا ہے) اس کئے ان کی جزائیں ایک عرصے کے لئے پیچھے ہے جاتی ہیں۔ (اور وہ سیحصے کگئے ہیں کہ ہمیں کوئی پوچھے والا نہیں ہے۔ پھر یکا یک اللہ کی سز اانہیں آلیتی ہے اور برباد ہو جاتے ہیں) قران حکیم کی اس آیت کا یہی مطلب ہے:

وَمَ آارُسَلْنَافِي قَرْيَةٍ مِنْ نَبِي الآآ اَهَدُنَا آهُلَهَا بِالْبَاسَآءِ وَالضَّرَّآءِ لَعَلَّهُمُ يَضَّرَّءُونَ

وَ ثُمَّ بَدَّلْنَا مَكَانَ السَّيِّئَةِ الْحَسَنَةَ حَتَّى عَقُواْ وَقَالُواْ قَدُ مَسَّ ابَاءَنَا الضَّرَآءُ
وَالسَّرَآءُ فَا خَذُنْهُمُ بِغُتَةً وَهُمُ لا يَشْعُرُونَ وَ وَلَوْانَّ آهُلَ الْقُرَى امَنُوا وَاتَّقَوْا
لَقَتَحْنَا عَلَيْهِمُ بَرَكْتٍ مِنَ السَّبَآءِ وَالْارْضِ وَللِكُنْ كَذَّبُواْ فَاخَذُنْهُمْ بِبَا كَانُوا
يَكُسَبُونَ ﴿ (اعراف ٩٢٣٩)

(کوئی سوسائی ایسی نہیں جس میں ہمنے کوئی نبی نہ بھیجا ہواور پھر ہم نے ان لوگوں کی تنگی اور تکلیف سے پکڑ دھکڑ نہ کی ہو، تا کہ وہ لوگ ہمارے حکموں کے آگے جمکنا شروع کر دیں۔ پھر ہم تنگی کو آرام سے بدل دیتے ہیں تو اس تکلیف کو بھول جاتے ہیں اور کہنے لگتے ہیں کہ ہمارے باپ دادا کو بھی تنگی اور آرام پنچتارہا ہے (یعنی یہ قدرتی اسباب کا نتیجہ ہے جے انسان کے کر موں سے کوئی علاقہ نہیں) پھر ہم انہیں قدرتی اسباب کا نتیجہ ہے جے انسان کے کر موں سے کوئی علاقہ نہیں) پھر ہم انہیں



الی حالت میں پکڑ لیتے ہیں کہ وہ کچھ سمجھ ہی نہیں سکتے۔ اگر یہ گاؤں والے لوگ(یعنی مختلف سوسائٹیاں) بات مان جائیں اور انصاف کے قانون کی پیروی کرنے لگیں توان پر آسان اور زمین کی بر کتوں کے دروازے کھول دیتے ہیں۔ لیکن جب انہوں نے حجٹلایا تو نتیجہ یہ ہوا کہ ہم نے انہیں ان کے کرموں کے بدلے پر اچھی طرح سے پکڑلیا)

### د نیامیں کرموں کا کھل

خلاصہ بہ کہ دنیامیں جزاد ہے کے مسئلے کی مثال ایسی ہے جیسے ایک سر دار دوسرے کام میں مصروف ہواور اپنے نو کروں کو جزاد پنے پر پوری توجہ نہ دے سکے (گو صمنی طور پر جس قدر موقعہ آتا گیاانہیں سزادی جاتی رہی) جب قیامت کادن آئے گااور بدونیاوی نظام ختم ہوجائے گا توالی حالت ہوجائے گی جیسے وہ دوسرے کاموں سے فارغ ہو کر جزادینے کی طرف متوجہ ہو گا۔ (اس لئے تمام کاموں کی جزاجو باقی رہ گئی تھی پوری کر دی جائے گی)۔ قر آن کی اس آیت میں اسی طرف اشارہ ہے:

#### سَنَفُمُ عُلكُمُ آيَّهُ الثَّقَلْن (الرحلن)

(اے انسان اور جنوں کی جماعتو! ہم عنقریب تمہارے لئے فارغ ہو جائیں گے) د نیامیں جو جزاملتی ہے اس کی کئی صور تیں ہیں:

ا)۔انسان کے دل میں خوشی اور اطمینان پارنج اور پریشانی پیدا کر دی جاتی ہے۔ ۲)۔اس کے بدن میں کوئی تبدیلی پیدا کر دی جاتی ہے جیسے عم اور خوف سے کوئی بہاری لگ جائے۔ جیسے آنحضرت مَلَاللَّیْمَ نبوت سے پہلے نظے ہوجانے کی وجہ سے بہوش ہو کر گریڑے تھے <sup>0</sup>۔

س)۔اس کے مال یااولاد میں نکلیف یا آرام پیدا کر دیاجا تاہے۔

• بیت الله (فانه کعبہ) کی مرمت کے زمانے میں جب آپ انجی نبی نہیں بنائے گئے تھے آپ بھی مرمت میں شریک تھے۔ آپ کے بدن پر صرف ایک چادر تھی اور پھر ننگے کند ھوں پر اٹھانے کی دجہ سے کندھے تچل گئے تھے۔ مر دوں کا نگاہونااس زمانے میں عربوں میں عجیب نہ سمجھاجا تا تھا۔ حضرت عباس نے آپ کومشورہ دیا کہ چادرا تار کر کندھوں پرر کھ لیں تاکہ کندھے پقر وں سے زخمی نہ ہوں۔جو نہی آپ نے ایساکیا آپ بے ہوش ہو کر گریڑے۔

المنظمة الله الماليقة على المنظمة الله الماليقة على المنظمة الله الماليقة على المنظمة المنظمة

ہ)۔ لوگوں اور فرشتوں بلکہ جانوروں کو الہام کیا جاتا ہے کہ اس سے اچھا یا ہرا سلوک

۵)۔الہام یااحاطہ(حالات کے بدلنے) کے ذریعے سے کسی اچھی حالت کے قریب کر دیا جاتاہے یابری حالت کے قریب پہنچادیاجاتاہے۔

جو مخض اس مسلے کو جتنا ہم نے اس باب میں لکھاہے سمجھ لے گا اور ہربات کو اس کے ٹھیک موقعے پر رکھے گا،وہ بہت سی مشکلوں سے نئے جائے گا۔ جیسے ایک حدیث میں تو آتا ہے کہ نیکی رزق کی زیادتی کا سبب ہے اور بد کاری رزق میں نقصان پہنچاتی ہے اور دوسری حدیث میں آتاہے کہ بدکارلو گوں کو نیکیوں کابدلہ دنیا میں جلدی پہنچادیاجاتاہے اور ایک اور حدیث میں آتاہے کہ انسانوں میں زیادہ تکلیف اس آدمی کو پہنچتی ہے جے زیادہ نزدیکی اور بزرگی حاصل ہو، لینی جوسب سے اچھاہو۔ پھر اسی طرح درجہ دار کم ہوتی جاتی ہے۔ اسی طرح کی اور بہت سی حدیثیں ہیں۔(اگرچہ دیکھنے میں ہیر حدیثیں ایک دوسرے کے خلاف نظر آتی ہیں۔ کیکن دنیا میں کرموں کا کھل ملنے کے جو قاعدے ہم نے اویر بیان کئے ہیں انہیں سامنے رکھ کر ان احادیث پر غور کیاجائے توان کا اختلاف دور ہو جائے گا اور ہر ایک حدیث اسباب کے نظام کے سی نہ سی پہلو کو ظاہر کرتی نظر آئے گی) باقی اللہ بہتر جانتا ہے۔



#### يندر هوال باب

# انسان کی موت کی حقیقت

### مر کبات کی دوقشمیں

مر کبات (Compounds)دوقتم کے ہوتے ہیں

#### (Chemical Compounds) کیمیاوی مرکبات

ان میں دوچیزوں کے ملنے سے نئ خاصیتوں والی تیسری چیز پیدا ہوجاتی ہے۔ جس کی خاصیتیں مرکب کے اجزا کی خاصیتوں سے الگ ہوتی ہیں۔ جیسے کو کلے کے جلنے سے راکھ پیدا ہوجاتی ہے۔

### ۲) امتزاجی یاغیر کیمیاوی مر کبات (Mixtures)

ان میں دو چیز وں کے ملانے سے کوئی ٹئ خاصیتوں والی چیز پیدا نہیں ہوتی بلکہ ان چیز ول کے ملنے سے جو چیز پیدا ہوتی ہے،اس کی خاصیتیں وہی ہوتی ہیں جو اس کے اجزامیں پہلے ہی سے موجود تھیں۔ جیسے یانی اور کھانڈ کے ملنے سے شربت بن جاتا ہے۔

### سلسله أرتقامين مركبات كامقام

سلسلہ ارتقامیں غیر کیمیادی مرکبات کا دورہ ابتدائی دورہ ہے اور جو ل جو ل ترقی ہوتی جاتی ہے، اسی طرح کیمیادی ترکیب زیادہ پیچدہ اور مضبوط ہوتی جاتی ہے۔ شاہ صاحب اور ان مصنفین کی اصطلاح میں جوان کی طرح سوچتے ہیں جہال کہیں کیمیادی ترکیب ہوگی اسے دو حصول میں تقسیم کر دیں گے۔ایک تو وہی اجزاجن سے مرکب پیدا ہوتا ہے۔اسے مادہ کہتے ہیں اور اس کی ترکیب سے تیسری چیز نکل آتی ہے۔اسے صورت کہتے ہیں۔ اس کی سلسلہ وار

ترقی میں دوسر اکیمیاوی مرکب پیدا ہوتا ہے تو پہلے مرکب کی جوصورت ہوتی ہے وہ دوسرے مرکب کے لئے مادہ بن جاتی ہے۔ باریک نظر والے عالم جب کسی کیمیاوی مرکب کے ایک ایک جز کوالگ الگ کرنے پر متوجہ ہوتے ہیں تو کوشش کرتے ہیں کہ جتنے درجے صورت کے جیمیں آ چکے ہیں، سب علیحدہ علیحدہ متاز ہو جائیں۔ اگرید کیمیاوی مرکب دسویں درجے کا ہے تواس کی آخری صورت کی نو صور تیں اور ہوجانی چاہئیں، جو مادے کے طور پر کام کررہی ہیں۔ ایک تھیم کے دل کا اطمینان اس وقت ہوتا ہے جب وہ ہر صورت کے خواص ٹھیک طرح الگ الگ کرلیتاہے۔اسے اس سے بحث نہیں ہوتی کہ بیہ خواص کہاں سے آئے ہیں۔وہ اس کے لئے نیچر (Nature) یاطبیعت یاای قسم کاکوئی موٹاسالفظ استعال کر کے اپنی تحقیقات کو یہاں ختم کر دیتا ہے۔ پھراس سے ایک زیادہ اونے علم میں بحث ہوتی ہے کہ طبیعت کے بیہ خواص پیدا کیوں ہوئے؟ان کی کیاعلتیں ہیں؟اس کی بحث علیمہ ہے۔ لیکن طبیعات (Physics) کی بحث کے اس درجے میں دونوں فنون کو ملانا نہیں چاہئے۔طبیعات کے پرانے عالموں کا بیماناہوا نظریہ تھا کہ یہ کا ننات چار عضروں (Elements) سے بن ہے: یانی (۱)، موا(۲)، مٹی (۳)، آگ(۷)۔ ان کے ملنے سے آگے چیزیں بتی ہیں۔ "عضر" کی تعریف یہ کی جاتی ہے کہ اس کی آگے تحلیل <sup>•</sup> نہ ہو سکے۔ یہ نظر یہ آج کل کی تحقیقات کے مطابق بظاہر بہت ہی قابل اعتراض نظر آتاہے۔ کیونکہ یہ "عضر"ایسے ہیں کہ انسان تھوڑی سی محنت سے انہیں تقسیم کر سکتا ہے۔ تو اس سے معلوم ہو تاہے کہ ان لو گوں کامطلب فقط بیر تھا کہ چند عام مفرد چیزیں جو عام لو گوں کو محسوس ہوتی ہیں، ان پر بنیاد رکھی جائے۔ یہ چیزیں (آگ، یانی، مٹی اور ہوا) اگرچہ آگے چل کر عملی طور پر عضر ثابت نہ ہوں بلکہ خود مرکبات ہوں توبیران کے مطلب کے مخالف کوئی بات نہیں ہے۔وہ اس کا انکار نہیں کرتے۔انہوں نے عام ذہنیت کو خطاب کرنے کے لئے ایک سطح فرض کرلی ہے۔اس کی ایک مثال ریاضی میں ملتی ہے۔ریاضی کی عام بحثوں میں یہ بات فرض کرلی گئے ہے کہ ہم ایک چیز کو نقطہ کہہ سکتے ہیں۔ جس سے ایک سید هاخط تھینج سکتے ہیں۔ ایک بورا گول دائرہ بنا سکتے ہیں۔ اگر بچوں کے سمجھانے کے واسطے یہ اصول موضوعہ (Postulates)ریاضی میں ابتداءً اصول قرار نہ دیئے جائیں، توریاضی کے مسکوں کا سمجھنا

<sup>9</sup> اجزاءالگ كرناـ

نہایت مشکل ہو جائے گا۔ آگے دوسرے فنون میں جاکریہ معلوم ہو تاہے کہ نقطہ فرض کرنا قریب قریب ناممکن ہو تاہے۔ایک سیرھانط تھینچ لینا ممکن نہیں ہے۔ایسے ہی ایک خاص دائرہ بنانے میں بہت او نچ نچ سامنے رہتی ہے۔اسی طرح ہماری رائے یہ ہے کہ ان چار عناصر کو عضر فرض کرلینا چاہئے۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ حقیقاً یہ عضر ہیں۔ اس سے یہ فائدہ ہوگا کہ طبیعات کی پر انی تحقیقات کا سلسلہ نئی تحقیقات کے سلسلے سے مل جائے گا۔

پرانے طبیعات کے عالموں نے عناصر سے اوپر معد نیات (لوہا، تانباوغیرہ) کا درجہ فرض
کیا ہے۔ عناصر کے بعد یہ پہلی کیمیاوی صورت ہے اس کے بعد نباتات ہیں (یعنی بڑھنے والے
درخت وغیرہ) اس کے بعد تیسر ا دور انہوں نے حیوانات کا بنایا ہے اور اس کے بعد چوتھا دور
انسانیت کو بنایا ہے۔

# مادی د نیا کی تقسیم

جاننا چاہیے کہ معد نیات، نباتات، حیوانات اور انسانوں کی صور توں کے لئے سواری (Vehicle) یا مادہ مخصوص ہو تا ہے جو دوسری صورت کے لئے مادے کاکام نہیں دے سکا۔ای طرح بیبات یادر کھنے کے قابل ہے کہ اگرچہ ظاہر میں ان چار صور توں (معد نیات، نباتات، حیوانات اور انسان) میں شبہ پڑتا ہو۔ لیکن ان میں سے ہر ایک کا ایسا اول درج کا کمال ہے جو دوسروں میں نہیں پایا جاتا۔جب عناصر (آگ، پانی، مٹی اور ہوا) کے باریک باریک باریک ایریک اجزاکردیئے جائیں اور انہیں مختلف طریقوں سے مرکب کر ناشر وع کیا جائے، جیسے کی میں ایک عضر بڑھادیا جائے اور کسی میں دوسر ابر طادیا جائے تواس سے:

ا)۔ ایسے مرکب ثنائی پیداہوں گے جن کے دودو جزبیں۔ جیسے "جماپ" (جو پانی اور آگ سے بنتی ہے) "غبلہ" (جو مٹی اور ہو اسے بنتا ہے) و ھواں اور تر مٹی (لینی پانی سے بھیگی ہوئی) اور زمین ال جوتی ہوئی اور آگ کی چنگاری اور شعلہ (یہ دودوا جزائے ہیں)۔

(۲)۔ایسے ثلاثی مرکب پیداہوں گے جن کے تین تین اجزاہیں۔ جیسے خمیر کردہ مٹی۔پانی کے اوپر کی سبزی یاکائی وغیرہ۔

(٣) ـ رباعی مركبات مول كے جن كے اجزا چارچيزيں مول گی۔ان كی مثالیں بھی اس

الرُوسُرِ مَ: حُجَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴾ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ البَالِغَهِ ﴾ ﴿ اللهِ اللهُ ال

طرح کی ملیں گی، جن کا ہم اوپر ذکر کر چکے ہیں۔ ان سب قشم کے مرکبات کے جو خواص ہیں، وہ اجزا کے خواص کے مجموعے سے پیدا ہوتے ہیں۔ ان میں کوئی اور چیز بڑھتی نہیں ہے۔(لیعنی غیر کیمیاوی مرکبات ہیں)۔ ان کا نام 'مکائنات الجو"ہے۔ لیعنی اس فضا (جو) میں پیدا ہونے والی چیزیں۔

#### معدنيت

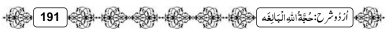
اس کے بعد کیمیاوی مرکبات میں سے پہلا درجہ معدنیت کا آتا ہے۔ معدنیت غیر کیمیاوی مرکبات سے ترقی پوتی ہے تو مادہ سب سے پہلے معدنیت کی شکل اختیار کرتا ہے) اور اس میں ایک نوع کی خاصیتیں پائی جاتی ہیں اور پھر وہ خاصیتیں محفوظ رہتی ہیں (یعنی اپنے غیر کیمیاوی مرکبات سے جب اس میں ایک طاقت آجاتی ہے جو اسے لوہابنادیتی ہے تو اب "لوہا ہونے "کو اس کی نوعی صورت کہا جائے گا۔ بہی معدنیت ہے اور جو اجزاہیں وہ اس کامادہ یعنی سواری رہیں گے۔ یہ ترکیبی صورت جس طرح نے خواص پیدا کرتی ہے ،ویسے ہی ان خواص کو محفوظ بھی رکھتی ہے۔ چنانچہ لوہا جہاں کہیں پایا جائے گا اس کے خواص کیساں ہوں گے اور اس میں تبدیلی نہیں ہوگی۔ تو ان خواص کو پیدا کرنے اور ان کی حفاظت کرنے والی طاقت کانام حدیدیت (لوہا پن) یا معدنیت ہوگا یہ اس کی روح کہی جاتی ہے۔

#### بڑھنے والے اجسام

اس کے بعد ترقی کرتے ہوئے کیمیاوی مرکبات کی نئی صورت ظاہر ہوئی جے نامویت کہتے ہیں۔ یعنی بڑھنے والی طاقت۔ یہ بنائے مزاج والے جسم کے ذریعے سے کام کرتی ہے اور عناصر اور کا کنات الجو (فضا) کی قوتوں کو اپنے رنگ میں ڈھال لیتی ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہو تاہے کہ ایک خاص قسم کا کمال عملاً پید اہوجا تاہے جو جسمانی قوتیں اس نامویت سے پہلے ظاہر نہیں کرسکتیں۔

#### حيوانيت

اس کے بعد حیوانیت کادور آتاہے تو وہ ہوائی روح کو جس میں غذا ہضم کرنے اور بڑھانے کی قوتیں موجود تھیں، اپنی سواری بنالیتی ہے اور اس کے طول وعرض میں حس اور ارادے کے



ذریعے سے کام کرتی ہے۔ وہ کہیں تو کوئی مفید چیز حاصل کرنے کی کوشش کرتی ہے اور کہیں کسی نقصان دینے والی چیز سے بھاگنے کی کوشش کرتی ہے۔ (یعنی اب اس میں حس اور ارادہ آگیا ہے۔ اپنے نفع اور نقصان کی تھوڑی سمجھ بھی آگئی ہے۔)

#### انسانيت

اس کے بعد انسانیت آتی ہے۔ یہ روح ہوائی یا نسے کو جو حیوانی بدن میں تصرف کررہی مخصی، اپنی سواری بنالیتی ہے اور اپنی توجہ ان اخلاقی قوتوں کی طرف کرتی ہے، جو کسی کام کے لئے کھڑ اہونے (انبعاث) یا کسی کام سے پیچھے بٹنے (اخناس) کی قوتوں کے مرکز ہیں۔ وہ ان اخلاق کو نہایت خوبصورت بناتی ہے، ان کی سیاست کوخوب چلاتی ہے اور ان کو اوپر (حظیر ۃ القدس) سے آنے والی چیز دل کی جلوہ گاہ بنادیتی ہے۔

### ایک شبے کا ازالہ

اب ان مرکب در مرکب صور تول میں اگرچ سرسری نظر سے اشتباہ (شبہ) ہو تا ہے (کہ سارے کام انسانیت کررہی ہے) لیکن باریک نظر سے دیکھاجائے تو معلوم ہوگا کہ ہر منبع کے آثار الگ طور پر اس منبع سے گے ہوئے ہیں اور ہر ایک صورت الگ قوت سے کام لے رہی ہے۔ (چنانچہ حیوانیت انسانیت کے ینچ اسی مربی ہے۔ (چنانچہ حیوانیت کے انسانی وجود سے باہر حیوانیت پائی جاتی ہے اور نامویت کے کام سر انجام دینے کے لئے حیوانیت کے نیچ قوت نامی اپنی اصلی شان میں موجود ہوتی ہے۔ اس سر انجام دینے کے لئے حیوانیت کے نیچ قوت نامی اپنی اصلی شان میں موجود ہوتی ہے۔ اس طرح معدنیت اور پھر ہر ہر عضر کی قوت کا خیال کرلینا چاہئے۔) یہ تو ظاہر ہے کہ ہر صورت کے لئے ایک مادہ ہونا چاہئے جس پر وہ صورت قائم ہو سکے اور مادے کا اس صورت کے لئے ایک مادہ ہونا چاہئے ضرورت کی مثال ایس ہے جیسے موم کا ایک موافق اور موزوں ہونا بھی ضروری ہے۔ اس لئے کہ صورت کی مثال ایس ہے جیسے موم کا ایک انسان بنالیا جائے۔ تو یہ انسانی صورت موم کے بغیر اور اس سے علیحدہ نہیں ملے گی۔ جو شخص یہ کہتا ہے کہ انسان کا مخصوص نفس (جسے عام اصطلاح میں نفس نطقیہ کہا جاتا ہے) موت کے وقت مادے کو بالکل چھوڑ دیتا ہے، وہ غلطی کر تا ہے (یعنی صورت کا مادے کے بغیر موجود ہونا نامکن ہے)

192 ﴿ الرَّوْرُ رَنْ حُجَّةِ اللَّهُ الْبَالِغَهِ اللَّهُ الْبَالِغَهِ اللَّهُ الْبَالِغَهِ اللَّهُ الْبَالِغَه

### نفس انسانی کے دومادے

ہاں نفس انسانی کے لئے (دومادے) ہیں۔

ا)۔ جسسے اس کاسیدھا(Direct) تعلق ہے اور جسے ہم روح ہوائی یانسمہ کہتے ہیں۔ ۲)۔ بالواسطہ (Indirect) لین انسانی جسم جس سے انسانی روح کا تعلق براہ راست ں ہے۔

#### مرنے کے بعد کی حالت

جب انسان مرتاب توبیز مین کامادہ (یعنی انسان کابدن) اس سے چھن جاتا ہے اور اس کے چھن جاتا ہے اور اس کے چھن جانے سے اس کے نفس کو کوئی نقصان نہیں پہنچتا اور نفس نطقیہ نسے یاروح ہوائی کے مادے پر اپنی سواری قائم رکھتا ہے۔ اس کی مثال ایک ہوجاتی ہے جیسے ایک ماہر خوشنویس جے کھنے کا شوق ہواگر اس کے ہاتھ کاٹ دیئے جائیں تو اس میں لکھنے کی مہارت ولی ہی قائم رہتی ہے ۔

۲)۔ دوسری مثال اس شخص کی ہے جو چلنے کا شوقین ہو۔ جب اس کے پاؤں کاٹ دیئے جائیں تب بھی اس میں چلنے کی مہارت رہتی ہے۔

س)۔ تیسری مثال اس سننے اور دیکھنے والے انسان کی ہے جسے اندھا اور بہر اکر دیا گیا ہو۔
انسان بعض کام ایسے کر تاہے اور بعض اخلاق ایسے حاصل کر تاہے جو اس کے دل کی اپنی خواہش
ہوتی ہے۔ اب اگر اسے اپنے حال پر چھوڑ دیا جائے تو وہ ضروریہ کام کرے گا اور ان کے خلاف
کھی نہیں کر سکے گا اور بعض کام اور بعض اخلاق ایسے ہوتے ہیں جنہیں انسان اپنے ساتھیوں کی
دیکھاد کیھی کر تاہے یاباہر کے کسی انڑ کے سب سے کر تاہے۔ جیسے بھوک اور پیاس کے انڑسے
کھانے پینے لگ جاتا ہے۔ بشر طیکہ وہ ایسی عادت نہ بن جائے جس کو چھوڑ نانا ممکن ہو۔ یہ عارضی

کام ایسے ہوتے ہیں کہ جب وہ اسباب جن کی وجہ سے وہ یہ کام کر تاہے نہیں رہتے تو وہ یہ کام بھی کرنے چھوڑ دیتاہے۔ اس کی ایک مثال ہے کہ ایک انسان ہے جو کسی خاص آد می سے دو سی رکھتا ہے یا کسی خاص پیشے سے محبت رکھتا ہے، مثلاً شاعر یا طبیب سے۔ اس حالت میں یہ شخص مجبور ہوجاتا ہے کہ لباس اور وضع میں ان لوگوں کی پیروی کرے۔ اب اگر اسے اپنی طبیعت پر چھوڑ دیا جائے اوروہ اپنی وضع بدل لے، تواس کے دل پر کوئی اثر نہ ہوگا (یعنی اسے پی پر وانہ ہوگی) لیکن بعض انسان ایسے ہوتے ہیں کہ وہ ایک خاص وضع کو جی جان سے پر تھوڑ دیا جائے تو بھی وہ اپنی وضع چھوڑ نے پہند کرتے ہیں۔ اب اگر انہیں اپنی طبیعت پر چھوڑ دیا جائے تو بھی وہ اپنی وضع چھوڑ نے پر داخی نہیں ہوتے۔

### انسانوں کی دوقتمیں ہیں:

#### ا) بيدار طبع انسان

بعض انسان ہیں کہ وہ طبعی طور پر بیدار ہوتے ہیں۔ ان کے سامنے بہت سی چیزوں کا ذکر آجائے، وہ ان میں ایک امر کو جو سب میں سانجھا ہو، بھانپ لیتے ہیں۔ تو ان کی طبیعت در حقیقت علت (سبب) کو یادر کھتی ہے اور معلولات (نتیجوں) کو چھوڑ دیتی ہے اور ان کی طبیعت میں جو ملکہ اور مہارت محفوظ رہتی ہے اسے ہی پاس رکھتی ہے اور ان کاموں کو یاد نہیں رکھتی جن سے وہ ملکہ پیدا ہوتا ہے۔

#### ۲) غافل انسان

دوسری قتم ان انسانوں کی وہ ہے جن کی طبیعت خوابیدہ اور غافل واقع ہوئی ہے۔وہ ہمیشہ وحدت کو ترک کرکے کثرت کی طرف اکل رہتے ہیں (یعنی ایک امر جوان میں سانجھاہے اسے نہیں سمجھ سکتے ہاں کرتے ہیں) وہ خلق اور مہارت کو نہیں سمجھ سکتے۔صرف کام کو یادر کھتے ہیں۔اسی طرح وہ روح کو نہیں سمجھ سکتے بلکہ صور توں کو یادر کھتے ہیں۔

# مرنے کے بعد جسم کی حالت

جب انسان مرجاتاہے تواس کازمین کابدن (جسد) پھٹ کرزمیں میں مل جاتاہے۔ گر

المنافعة الله النبالغة المنافعة الله النبالغة النبالغة الله النبالغة النب

اس کا جو نفس ناطقہ (روح) ہے، وہ روح ہوائی یا نبے کے ذریعے سے باقی رہتا ہے اور اب اس (نفس ناطقہ) کے اندر جو طبعی چزیں ہیں ان کے لئے فارغ ہو جاتا ہے۔ (اس کے اندر جو اصلی فاصیتیں ہوتی ہیں ان کے لئے مناسب فضامل جاتی ہے) اور جو کام وہ دنیاوی زندگی کی فرور توں کو پورا کرنے کے لئے بغیر دلی خواہش کے کرتا تھا، وہ ان سب کو چھوڑ دیتا ہے۔ اب ضرور توں کو پورا کرنے کے لئے بغیر دلی خواہش کے کرتا تھا، وہ ان سب کو چھوڑ دیتا ہے۔ اس میں وہ بیان وہ جاتی ہے اور اس کی بہیست کمزور ہوتی رہتی ہے۔ اس کے ان تمام کاموں کے متعلق جو حظیر قالقد س میں محفوظ کر دیئے گئے تھے آہت ہے آہت مقر قالقد س سے یقین ٹیکنے لگتا ہے۔

اس کی مثال الی ہے کہ ایک آدمی ایک ملک میں ایک عرصہ تک زندگی بسر کرتاہے۔
اس جگہ اس کے دوست اور دشمن پیدا ہوجاتے ہیں اور ہر واقعہ کے متعلق وہ جو فیصلہ کرتاہے
اس کے مطابق عمل کرتارہتاہے۔ چونکہ اس وقت وہ بہت مصروف ہوتاہے ،اس واسطے اس
کے تمام فیصلے صحیح نہیں ہوتے۔ اب اسے اس ملک کو لیکنت چھوڑ ناپڑتاہے اور ان لوگوں سے
اس کا قطع تعلق ہوجاتا ہے۔ اب پچھلے فیصلے جو اس کے دماغ میں موجو دہوتے ہیں ،وہ ان پر نظر
ثانی کرتاہے اور افسوس کرتاہے کہ کہیں تو دوست پر زیادتی کی ہے اور کہیں دشمن کوزک دے
شانی کرتاہے اور افسوس کرتاہے کہ کہیں تو دوست پر زیادتی کی ہے اور کہیں دشمن کوزک دے
ملاتا تھا اور بے تو جہی سے شکست کھا آیا۔ اس طرح اس نے جو اچھے کام کئے ہیں انہیں یاد کر کے درد محسوس کرتا ہے۔ اس
طبیعت میں خوشی پاتا ہے اور جو غلط کام کئے شے انہیں یاد کرکے درد محسوس کرتا ہے۔ اس
تھوڑے سے حصہ کرندگی کو اس کے دماغ نے جس طرح محفوظ رکھا تھا اسی طرح انسان کی ہر
نقل وحرکت کو حظیر ۃ القدس محفوظ رکھتا ہے۔

موت کے بعد انسان کو حظیر ۃ القدس کی طرف توجہ ہوتی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ حظیر ۃ القدس انسان کی طبیعت کا طبعی مرکز ہے۔ صوفیائے کرام عموماً یک حدیث بیان کیا کرتے ہیں کہ۔" حب الوطن من الایسان" (وطن کی محبت ایمان کا جزہے) وہ اس کا مطلب یہی قرار دیتے ہیں کہ ملکیت کو حظیر ۃ القدس سے محبت ہے۔ وہ (ملکیت)عام لوگوں کو موت کے بعد نظر آتی ہے۔ مگر صوفیائے کرام اسے اس زندگی میں حاصل کر لیتے ہیں۔ یہ محبت وطن کی ہے اور یہ ایمان کا جزہے۔



غرض ملکیت کو حظیرة القدس کی طرف جب طبعی طور پر توجه ہوتی ہے اسے آہتہ آہتہ تمام کارروائی جو وہاں محفوظ ہے نظر پڑنے گئی ہے۔اس وقت اسے درد کینچنے لگتا ہے یامسرت کا انعام ملنے لگتا ہے۔

# ملكيت اور بهميت كا تعلق

جب د نیامیں ملکیت بہیمیت کے ساتھ مل کررہتی ہے تو بعض او قات اس میں ڈوب جاتی ہے۔ جس کالازمی اثریہ ہوتا ہے کہ وہ بہیمیت کی کچھ چیزیں ضرور مان لیتی ہے اور اس سے کسی قدر اثر لے لیتی ہے۔ چونکہ یہ طبعی امر ہے اس لئے اسے مضر نہیں سمجھا جاتا۔ لیکن پورے نقصان کی بات یہ ہے کہ انسان میں ایسے اخلاق کی صور تیں پختہ ہو جائیں۔ جو ملکیت کے تقاضوں کے بالکل ضد واقع ہوئی ہیں اور نہایت نفع دینے والی بات یہ ہے کہ اس میں ایسے اخلاق کی صور تیں پختہ ہو جائیں جو ملکیت ہے کہ اس میں ایسے اخلاق کی صور تیں پختہ ہو جائیں جو ملکیت سے انتہائی مناسبت رکھتی ہیں۔

#### مخالف صورتيں

#### مخالف صور تیں مندرجہ ذیل ہیں:

ا)۔اس کا پنے مال اور اہل وعیال سے اتنا گہر اتعلق ہوجائے کہ اسے یقین نہ آتا ہو کہ ان دونوں چیز وں کے علاوہ بھی کوئی اور چیز ہے جسے حاصل کرنا اس کی انسانیت کے لئے ضروری ہے۔اس طرح ادنیٰ درجے کی عادتیں اپنی طبیعت میں پختہ کرے اور اس طرح ساحت (یعنی طبیعت میں گندی باتیں چھوڑنے کی عادت کی عادت) کے خلاف باتیں اس کے اندر جمع ہو جائیں۔

#### ۲)۔وہ گند گیوں سے کتھٹر ارہتاہو۔

۳)۔خداتعالی کونہ پہچان کر تکبر کرتا ہو۔ اپنے ایسے پرورد گار کے حضور میں مہمی نیاز مندی کے ساتھ نہ آتا ہو۔ بیعاد تیں خلق احسان کے خلاف ہیں۔

۳)۔ حظیرة القدس نے جوحق کی مدد کرنے، اس کے کام کی شان کو بڑھانے، نبیوں کے آنے اور انسانی سوسائٹی میں اچھانظام (سب انسانوں کو فائدہ پہنچانے والا) قائم کرنے کی طرف جو توجہ کرر تھی ہے وہ ان باتوں کے خلاف کھڑے ہوجاتے ہیں۔ اس وجہ سے حظیرة القدس کی جانب سے ان پر بغض اور لعنت برسنے لگ جاتی ہے۔

موافق صور تیں موافق صور تیں

### ملکیت کے مناسب صور تیں ایس ہوتی ہیں۔ جیسے:

ا)۔ایسے کام کرنا جن سے طہارت و پاکیزگی پیداہوتی ہو (خواہ دہ بدن کی ہو یا خیالات کی یا کاموں کی)۔

۲)۔ ایسے کام کرنا جن سے انسان کے دل میں اللہ تعالیٰ کے لئے عاجزی آئے (ایعنی خدا کے سامنے جوسب کا پیدا کرنے والا ہے، اپنی عاجزی کا اظہار کرنا)

س)\_ان اعمال کا کرناجن سے ملا تکہ کی یاد تازہ ہوتی ہو۔

۴)۔ ایسے عقائد (پختہ اصول) دل میں پختہ کرنا جن سے دنیا کی زندگی کو اپنی آخری پدنہ بنائے۔

۵)۔اس کی طبیعت میں ساحت ہو (لعنی طبیعت الی ہو کہ برائی کودل میں جگہ نہ دے)۔

٢)\_معاملات ميس فرمي كرفي والاجو يعنى فرم دل جو

ے)۔وہ اپنی طبیعت کو اتنی پاک بنائے کہ ملاءاعلیٰ کی دعائیں اور توجہ اس کی طرف رہیں۔ اس لئے کہ یہ پہندیدہ نظام کی تائید کر تاہے۔

(یعنی اگر مرنے کے بعد اس کی طبیعت میں یہ اچھی باتیں محفوظ ہوں گی تو اسے آرام وراحت ملے گی اور اگر اس کی ضد ہیں تو اسے تکلیف ہوگی۔ یہ کوئی نئی زندگی نہیں بلکہ پہلی (ونیاکی) زندگی ہی کانسلسلہے)



سولهوال باب

# برزخ

# انسانی زندگی کی تقسیم

جب اس دنیا میں انسان مرجاتا ہے تواس کا تعلق اس دنیا سے کٹ جاتا ہے۔ اس کے بعد اس کی اگلی ترقی با قاعدہ سیحفے کے لئے اس جسمانی مثال کو سامنے رکھنا چاہئے جو انسانی نطفے کے رحم میں قرار پانے کے وقت سے موت تک طاری ہوتی رہتی ہے۔ اسے آسانی سے دو حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔

ا)\_انسان کی انفرادی زندگی:

(الف) پہلاحصہ مال کے پیٹ میں (ب) دوسر الجین کازمانہ۔

۲)۔انسان کی اجتماعی زندگی یعنی ایسی زندگی جب انسان خود کام کرنے کے قابل ہوجاتا ہے۔

اس کے بعد اجماعی زندگی کے مختلف درج ہیں:

ا)۔وہ اپنے گھر کاسر دار بنتاہے۔

۲)۔اس کے بعد محلے یا گاؤں کاسر دار بنتاہے۔

٣) \_ پھر شهر ك انظام چلانے ميں ايك ركن بنتا ہے۔

م) \_ وه ملك كى انتظام كرنے والى مشين كا ايك پرزه بتما ہے۔

۵)۔وہ دنیاکے عالمگیر نظام کی مشین چلانے کا ایک پر زہ بتاہے۔

اسی طرح موت کے بعد انسان کی انفرادی زندگی "قبرسے" تعبیر کی جاتی ہے اور اجماعی زندگی حشرسے شروع ہوتی ہے۔ موت کے بعد کی زندگی کے لئے وہ ایمانی عقیدے زیادہ کام آتے ہیں اور ان کی حقیقت مرنے کے بعد ہی اچھی طرح کھلتی ہے۔

198 مَعْقِدَ اللهُ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّ

ا)۔اللہ پر ایمان۔

۲)۔مرنے کے بعد کی زندگی پر ایمان۔

انسانی نوع کے تین طقے

ان دونول عقيدول كوستجھنے ميں انساني نوع مختلف طبقول ميں بٹ جاتی ہے:

#### ا)۔عام طبقہ

لوگوں کاعام طبقہ ایساسمجھاجاتا ہے جن کے علم حاصل کرنے کازیادہ مدار ظاہری حواس پر ہو تاہے۔وہ اندرونی حواس سے تو کام لیتے ہیں گرانہیں محسوس نہیں ہو تا کہ وہ ظاہری حس کے سوائے کسی اور قوت سے بھی کام لے رہے ہیں۔

#### ۲) ـ الله كاطبقه

دوسراطبقه معنوی حواس والے لوگوں کا ہے۔ یہ اپناعلم زیادہ ترانہی حواس سے لیتے ہیں۔

انسان کی سوچنے والی قوتوں کے تین درج ہیں:

ا)۔انسان مادی چیز وں کا تصور کرتاہے تو چیز کی تصویر مع مادی خواص کے سامنے آتی ہے۔ مثلاً ہم نے ایک انسان کو ظاہر کی آگھوں سے دیکھا یہ حواس ظاہر کی کاکام تھا۔ اس کے بعد ہم نے آگھیں بند کر کے اس انسان کا تصور کیا۔ تو یہ زیادہ ترقوت متخیلہ (Imagination) کاکام ہے۔

۲)۔ قوت متخیلہ سے اوپر سوچنے کی ایک قوت ہے جس میں مادی حالت نہیں آتی۔ اس
کے ذریعے سے ہم مادی چیزوں کی خاص شکل مقرر کئے بغیر سوچ سکتے ہیں۔ اسے قوت واہمہ
کہتے ہیں۔ یہ بہت می صور توں کو ملا کر ان کے در میان ایک سانجھی بات نکال سکتی ہے۔ مثلاً
جس انسان کا تصور ہم نے لہنی قوت متخیلہ کے ذریعے سے بنایا تھا اس کی تعلیمی حالت پر غور
کرتے ہیں اور سوچتے ہیں کہ اس نے پچھلے دس سال میں کیا کیاکام کئے ہیں۔ اس وقت ہماری
قوت واہمہ کام کرتی ہے۔



انسانوں کے دوسرے طبعے کے علوم زیادہ تر قوت متخیلہ اور قوت واہمہ سے پیدا ہوتے ہیں۔

#### ۳)\_اونجاطقه

قوت واہمہ ایک فرد کے حالات پر بغیر مادی خاصیتوں کے غور کر سکتی ہے۔ لیکن وہ جماعت کے کام پر غور نہیں کر سکتی۔ جو قوت سے کام سر انجام دیتی ہے اس کانام "عقل" ہے۔
عقل قوت کی تخیل اور وہم کے ساتھ وہی نسبت ہے جو تخیل اور وہم کی حواس ظاہری کے ساتھ ہے۔ عقل قوت مادی قوتوں میں سے سب سے لطیف قوت ہے۔ جو انسان در جہ بدر جہ ترقی کرتے ہوئے یہاں تک پہنچ جاتے ہیں ان کے معلومات کا زیادہ ذخیرہ عقلی قوت ہی کے ذریعہ سے حاصل ہو تا ہے۔ یہ انسانیت کاسب سے اونچاطبقہ ہے۔

#### ان طبقول میں خدا کا تصور

اللہ پر ایمان اور مرنے کے بعد کی زندگی پر ایمان میں یہ تنیوں طبقے شریک ہوتے ہیں۔ لیکن ہر ایک طبقہ اپنی ذہنیت کے مطابق اس کامفہوم مقرر کرلیتا ہے۔

نچلے طبقے کے لئے خداکا ماننا اس وقت تک ان کے ذہن میں نہیں بیٹھ سکتاجب تک وہ اس کے ساتھ خداکی قدرت کا کوئی نمونہ اپنی آ تھھوں سے نہ ویکھ لیں اور جب اس طرح کوئی چیز ان کے ساتھ خداکی قدرت کا کوئی نمونہ اپنی آ تھھوں سے اس چیز کو دیکھ لیں اور ان کی معنوی قو تیں بھین کے سامنے آجائے لینی وہ اپنی آ تھھوں سے اس چیز کو دیکھ لیں اور ان کی معنوی قو تیں بھین کرلیں کہ یہ کام دوسر انہیں کرسکتا، اس وقت ان کا ایمان اللہ پر ٹھیک ہوتا ہے۔ اس طبقے کے لوگ اس بات کے ذمہ دار نہیں ہیں کہ وہ ظاہری حسوں سے بے نیاز ہو کر خداکا تصور دل میں پیدا کریں۔

دوسر اطبقہ جب خداکومانتاہے تووہ پہلے طبقے کی چیزیں پہلے حاصل کرلیتاہے۔ گراس کے ساتھ وہ مادی چیزوں میں علت و معلول کے سلسلے کو مقرر کر کے انہیں ایک اعلیٰ ہستی پر ختم کرنا ضروری سجھتاہے۔اس طرح وہ اپنے اللہ کا ایک د ھندلاسا خیال اپنے دل میں پیدا کرلیتاہے۔

اونچے طبقے کے لوگ اس درجے کو طے کرنے کے بعد قدرت الٰہی سے جو غیر مادی چیزیں پیداہوئیں اور جنہیں مانے بناعقل مادی نظام کو حل نہیں کرسکتی، ان کے معلوم کرنے سے خدا

﴿ 200 ﴿ وَمَن عَبَةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَ وَمَر مَ: عُبَةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَ وَمِن مِيدِ الرَّالِيةِ بِين - وَ اللَّهُ اللهُ الْبَالِغَةِ وَاللَّهُ الْبَالِغَةِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ہم مادیات (مادی دنیا کی چیزوں) میں بعض الی باتیں دیکھتے ہیں کہ ان کے نتیجے بہت دور جا کر نگلتے ہیں۔ ہمیں کوئی الی کڑی نہیں ملتی جو باتوں کو ان نتیجوں سے ملا دے۔انسانی عقل الی چیز کے بغیر جوان دونوں کو ملادے اطمینان سے نہیں مان سکتی کہ یہ متیجہ اس اثر سے پیدا ہوا ہے۔ اب انسانی عقل مجبور ہے کہ وہ چند غیر مادی طاقتیں فرض کرکے ان کڑیوں کوملائے اور ریہ چیزیں پہلے ایک فرضیے (Hypothesis) کے طور پر مانی جاتی ہیں۔ پھر تجربے اور مشاہدے کے بعد وہی حقائق (Facts) میں داخل ہو جاتی ہیں۔ اس کی مثال طبیعیات میں روشنی اور بچلی دغیرہ کی کرنوں کی ہے۔ان کرنوں اور اس قشم کی دوسری شعاعوں کے ایک جگہ سے دوسری جگہ چہنچنے کے مسئلے کاحل اس وقت تک کسی کی سمجھ ہی میں نہ آیا،جب تک ان کے لئے "اثیر" (Ether) تامی ایک واسطه (Medium) فرض نه کرلیا گیا۔جواب ایک حقیقت (Fact) کے طور پر مان لیا گیاہے۔ ان حقیقوں کو سمجھنا انسانی عقل کی انتہائی ترقی ہے۔جب کوئی اونجے درجے کی عقل کاانسان خدا کو مانتاہے۔ تواسے ان تمام غیر مادی طاقتوں میں پوراموکژ (الركرنے والا) مانتاہے اور تمام مادى طاقتوں كوان غير مادى طاقتوں سے ملاديتاہے۔اسى طرح اس کی عقل میں جو حرکت وسکون ہو تا ہے۔ وہ اسے بھی چند واسطوں ( Media )سے اللہ تعالی کی طرف پہنچادیتاہے۔اس وقت اس کا اللہ تعالی پر ایمان ایسابوجاتاہے کہ اللہ تعالی تمام چیزوں کا تنہامالک ہے اور ان میں تنہامنصرف ہے۔

جب خدا کو اس طرح مانے والی جماعت پیدا ہوجاتی ہے اور وہ اپنی مادی ضرور توں سے مجبور ہو کر ایک دوسرے سے مدد لینے دینے کی عادی بن جاتی ہے، تو وہ ایک تمدن پیدا کر لیتی ہے۔ اس اجتماع کے مرکز میں انسانیت کا اونچا طبقہ ہمیشہ آجا تا ہے اور دوسرے طبقے درجہ وار اس کے گرد گھیر اڈال دیتے ہیں۔ مرکزی قوت ہمیشہ یہی کوشش کرتی ہے کہ وہ سب سے نچلے طبقے کے لوگوں کو اتناعلم دے کہ وہ اپنی پہلی منزل سے ترتی کرے، جس کا مدار انسانی قوت متنایہ پر تھا، دوسرے درجہ پر پہنی جائیں اور اپنی قوت واہمہ سے کام لینا سیکھیں۔ پھر دوسرے درجہ پر بھی جائیں اور اپنی قوت واہمہ سے کام لینا سیکھیں۔ پھر دوسرے درجہ والوں کو اتناعلم دیا جاتا ہے کہ پہلے درج کے انسان جو اپنی عقلی قوت کا صبحے استعال جانتے ہیں، جتنی جگہ خالی کرتے جائیں، اسے یہ ترتی کرنے والے انسان پر کرتے ہیں۔ اور نئی

المراقع المراق

نسل جوپید اہوتی ہے، وہ بمیشہ اس سے پہلے طبقے کی جگہ لیتی رہے اور اس طرح اس اجتماع میں ارتقائی سلسلہ قائم رہے۔ کسی جماعت کا معنوی وجو داسی وقت تک قائم رہ سکتا ہے جب تک ان مذہب میں ترقی کا بیہ سلسلہ قائم رہے۔ اس جماعت کی اس معنوی روح کو قائم رکھنے کا نام مذہب میں ترقی کا بیہ سلسلہ قائم رہے۔ درہب پر ایمان ہر درج میں اسکی اپنی سوچنے کی استعداد کے مطابق ہو۔

# ان طبقوں میں مرنے کے بعد کی زندگی کا تصور

اس طرح مرنے کے بعد کی زندگی کی بھی انسانوں کے مختلف طبقے اپنی اپنی ذہنیت کے مطابق ایک تفسیر مقرر کر لیتے ہیں۔

سب سے پہلا طبقہ جو ظاہری حسیات (حواس کے ذریعے سے معلوم ہونے والی باتوں) کا عادی ہے اسے جب یہ یقین دلایا جائے کہ مرنے کے بعد اس کی زندگی قائم رہے گی اور موت کے وقت جو نیج وہ یہاں سے لے چلاہے وہ آگے چل کر اسی طرح پھلے گا اور پھولے گا جس طرح بجيمال كے پيك سے قوتيں لے كر فكاتا ہے جو بجين اور جوانی ميں بھلتى اور چولتى ہيں، تووہ مرنے کے بعد کی زندگی کا ایک د هندلا ساتصور اینے دل میں پیدا کرلیتا ہے۔اس درجے کے انسان کویہ سمجھانامشکل ہے کہ بیربدن گل سر جائے گااور ایک معنوی بدن دیاجائے گا،جوروح موائی کا نتیجہ ہو گا۔وہانسانیت کامصداق فقط اس جسمانی بدن (حسی دنیاوی بدن) کو سمجھتا ہے اور اس میں اس سے زیادہ سمجھنے کی طانت ہی نہیں۔اسے اس یقین کے قائم کرنے کے لئے مخضر طور پریہ سمجھادیاجائے گاکہ موت کے بعداسے بدن ملے گااوراس کی ہر ایک خواہش بوری کی جائے گی۔ وہ ہمیشہ اس تصور میں رہتاہے کہ وہ کھائے گااور یے گا،اس کے بیوی نیچ ہوں گے وغیرہ وغیرہ۔اس طرح وہ اپنی اگلی زندگی کا تصور کر تاہے۔ یہ بات اگرچہ تھوڑے سے فرق کے بعد صحیح نکلے گی۔ مگر اسے ایک لمبے زمانے تک اس فرق کا احساس نہیں ہوتا۔ اس لئے جو کچھ اس نے یہاں سمجھاہے، آگے جاکر اسے اس کور دکر نانہیں پڑے گا۔ بلکہ وہ اسے ٹھیک یا تا چلاجائے گا۔اس کی مثال الی ہے جیسے ایک مخف خواب دیکھے اور اس میں اپنی تمام خواہشات کو پورا ہوتے دیکھے۔مثلاً وہ دیکھاہے کہ گھرہے،بال یج ہیں،باغ ہے اور ہر قسم کے آرام وآساکش کے سامان مہیا ہیں اور وہ ان تمام چیزوں کو خواب میں دیکھتاہے۔اب اگر اس کی آنکھ نہ کھلے تووہ کبھی نہیں سمجھ سکتا کہ وہ خواب دیکھ رہاہے۔اسی طرح ادنی طبقے کے انسانوں نے جو

- 202 المُدُالْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِعَالِعُةَ اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِعَالِمُ اللهُ الْبَالِعَالِمُ اللهُ الْبَالِغَالِمُ الْبَالِعَالِمُ الْبَالِعَالِمُ الْبِيلِكِ اللهُ الْبَالِعَالِمُ اللّهُ الْبَالِعَالِمُ اللّهُ الْبَالِعَالِمُ اللّهُ الْبِيلِكِ اللّهُ الْبِيلِكِ اللّهُ الْبِيلِكِ اللّهُ الْبِيلِكِ اللّهُ الْبِيلِكِ اللّهُ الْبِيلِكِ الْبِيلِكِ اللّهُ الْبِيلِكِ الْبِيلِكِ الْبِيلِي الْبَالِكِ الْبِيلِكِ الْبِيلِكِ الْبِيلِكِ الْبِيلِي الْبِيلِكِ اللّهُ الْبِيلِيلِي الْمِلْمِ الْمِلْعِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْبِيلِيلِي الْمِلْمِ الْمِ

اچھے کام کئے وہ ایسے ہیں گویا انسانیت عام طور پر جو کچھ چاہتی ہے، وہ پورا کیا۔ انہیں مرنے کے بعد ایک ایسے لمبے خواب سے واسطہ پڑے گا جس میں وہ اپنے اچھے کاموں کی جزانہایت فرحت اور خوثی سے دیکھیں گے۔ مگر انہیں یہ احساس نہیں ہوگا کہ یہ خواب ہے۔ اس لئے وہ کوئی تکلیف محسوس نہیں کریں گے۔ ان کی آئھ اس خواب سے حشر میں کھلے گی جس کی تفصیل اگلے باب میں آئے گی۔

نے کے درج کی جماعت کے آد می مرنے کے بعد کی زندگی کا مطلب یہ سمجھ سکتے ہیں کہ انسان کا اس بدن کے بجائے ایک روحانی وجود ہو گا جس میں مادے ہی کے خواص پائے جائیں گے او رانہیں دنیا کی زندگی سے زیادہ انچی زندگی ہر کرنے کا موقع ملے گا۔ چو تکہ وہ ایک درمیانے درج کے لوگ ہیں اس واسطے انہیں یہ یقین دلایا جاسکتا ہے کہ او نچے درج کی زندگی کا دور اس کے بعد شروع ہو گا اور یہ منزل اس زندگی کے لئے ایک مقدمہ ہے بیٹی اس کی ایک فتم کی تیاری ہے۔ جس طرح وہ و نیاوی زندگی میں ایک مقصد حاصل کرنے کے لئے کام کرتے سے اس طرح وہ اس قبر کی زندگی میں ابھی اپنے شروع کئے ہوئے کا موں کے پوراکر نے میں متوجہ رہیں گے۔ انہیں معلوم ہو گا کہ ان کے پیچھے ان کا کام ایک جماعت نے اپنہ تھ میں لیک متوجہ رہیں گے۔ انہیں معلوم ہو گا کہ ان کے پیچھے ان کا کام ایک جماعت نے اپنہ تھ میں (لیمنی ان کے پاس ایک معنوی جس سے وہ اس طرح از ڈال سکتے ہیں جسے ایک مرشد (لیمنی ان کے پاس ایک معنوی طاقت سے اپنے شاگر دوں پر اثر ڈال سکتا ہے۔ اس جا حال کے بی مرشد پیروں پر کھی اثر ڈال سکتے ہیں) اور ان سے اللہ تعالی کی طرف جتنی توجہ ممکن ہوگی اس میں بہی کی مقدر ساخا کہ ہے۔ دما کریں گے کہ ان کے پیچھے چلنے والے کامیاب ہوں۔ موت کے بعد وہ جس عمل میں مصروف رہتے ہیں اس کا پیدا یک بہت ہی مختفر ساخا کہ ہے۔

جو جماعت ان سے بھی اونچے درج کی ہے وہ جس طرح دنیا میں اجتاعیت کا مرکز مخی، اسی طرح انہیں یہاں (عالم برزخ) میں بھی ان تمام انسانوں کی ایک طرح کی مرکزیت حاصل رہے گی، جو برزخ میں زندگی بسر کررہے ہوں گے۔ یہ مرکزیت اجتماعی نہیں ہے بلکہ انفرادی ہے۔ جیسے فوج کے بہت سے افسر جب آخری جماعت میں تعلیم پارہے ہوں تو اپنے دل میں اس قسم کا تصور بناتے ہیں کہ وہ کسی دوست کی مدد کے بغیر تمام فوجی نظام خود سر انجام دے دیگے۔ لینی وہ خود ہی مرکز بن جائیں گے۔ جب ان افسروں کو



میدان میں کام کرنا پڑے گا توان میں انفرادیت نہیں رہے گی۔وہ اپنے ساتھ ایک جماعت کومر کزمیں لے آئیں گے۔ یہ نہیں ہو گا کہ اکیلے بیٹھ کر ایک قوت کو چلائیں۔ مگر یہ اعلیٰ کام انہی ہے بن پڑے گا جنہوں نے کالج کی تعلیم کے زمانے میں تنہاایے لئے یہ پروگرام تجویز كر لئے تھے۔ آگے چل كريد بات واضح موجائے گى كه انسانيت كا اونجاطقه اپنے انتهائي مقام یر پہنچ کر اللہ تعالی کی قدرت اور اللہ تعالی کے علم کو دوسروں تک پہنچانے کا ایک واسطہ بن جاتا ہے۔ بیر مرکزیت ہے جو انسان کو حاصل ہوسکتی ہے۔ تواس اعلی جماعت کو موت کے بعد اس مر کزیت کا ایک د هندلا ساعکس نصیب ہو گا وہ متمجھیں گے کہ اس برزخ میں جتنی قدرت اللی کام کر رہی ہے اس میں ہم ایک واسط بیں اور وہ اپنا کمال بی سمجھیں گے کہ الله تعالی کے سواان کاکسی سے تعلق نہیں ہے۔ جب وہ اس زندگی (بزرخ) کوختم کریں گے اور محشر کی زندگی شروع ہوگی،اس کی مثال ایسی بن جائے گی جیسے انہوں نے کالج کو چھوڑ کر عمل کے میدان میں قدم رکھا۔ ان کے لئے کوئی چیز غیر متوقع نہیں ہوگی۔ جتنا عرصہ قبر میں رہیں گے وہ یقین رکھتے ہوں گے کہ ہم اپنا کورس پورا کررہے ہیں۔ توان کا یہ کورس حشر کے دن پوراہو گا۔ انہیں یقین ہے کہ جب حشر کادن آ جائے گاوہ اس عالم سے نکل کر میدان میں آجائیں گے۔ ان تبدیلیوں کا ان کی فیصلہ کن طاقت پر کوئی اثر نہیں پڑے گا(یعنی وہ یہ نہیں مستجھیں گے کہ پہلے دنیاوی زندگی میں پچھ اور ہور ہاتھا اور پھر عالم برزخ میں پچھ اور ہور ہاتھا اور اب عالم محشر میں کچھ اور ہور ہاہے۔ بلکہ وہ یہ سمجھیں گے کہ جو کچھ ہور ہاہے یہ ایک سلسلہ ہے جوترتیب وارچلا جارہاہے)ان کی مثال ایس ہے جیسے کسی آدمی کو مکمل پروگرام دے دیا گیاہو اور وہ اس پروگرام کے حصے ایک دوسرے کے بعد با قاعدہ طور پر پورے کر رہاہو۔

یہ اعلیٰ طبقہ اپنے اندرایک تقسیم رکھتا ہے۔ ان میں سے ایک تو انہائی چوٹی پر ہے اور دوسرا اس کے ساتھ اس کے بنچے۔ یہ نچلے تھوڑی سی مدت کے بعد ان پہلوں سے مل جائیں گے اور ان کی جگہ یہ متوسط درجے کے لوگ آکر خانہ پری کر دیں گے۔ یعنی عالم قبر کاجو نظام ہے وہ بھی نوع انسانی کی با قاعدہ ترتی کی ایک در میانی کڑی ہے۔

برزخ میں انسان کی قشم کے ہوں گے۔ان کا شار کرنا قریب قریب ناممکن ہے۔لیکن ان کی بڑی قشمیں چارہیں:

#### ا) اہل بیداری

ان پرجو نعتیں اور عذاب آتے ہیں وہ ملکیت کی مناسب ہمیتوں یا مخالف ہمیتوں کانام ہے۔

(یعنی ان کے اندر ملکیت کی ترقی سے جو پھے کیفیتیں پیدا ہو چکی ہیں انہی سے انہیں لذت آتی ہے اور اگر وہ کیفیتیں پیدا نہیں ہو کی تو انہیں تکلیف ہوتی ہے۔ انہیں سمجھانے کے لئے ان کی حالت کسی دوسری شکل میں بدلنے کی ضرورت نہیں ہے) قرآن مجید کی اس آیت میں اس طالت کسی دوسری شکل میں بدلنے کی ضرورت نہیں ہے) قرآن مجید کی اس آیت میں اس طرف اشارہ ہے: " اُن تَقُولُ نَفْسُ یُخْسُہُ ہُ علی مما فراً طُتُ فِیْ جَنْبِ اللهِ وَ اِنْ کُنْتُ لَمِنَ اللهِ وَ اِنْ کُنْتُ لَمِنَ اللهِ عَلَیْنَ ﴿ وَالرَّمِ اللهِ وَ اِنْ کُنْتُ لَمِنَ مَا مَنَامُ اللهِ وَ اِنْ کُنْتُ لَمِنَ اللهِ وَ اِنْ کُنْتُ لَمِنَ مَا مَنَامُ وَ وَ اِللّهِ وَ اِنْ کُنْتُ لَمِنَ اللهِ وَ اِنْ کُنْتُ لَمِنَ اللهِ وَ اِنْ کُنْتُ لَمِنَیْنَ ﴿ وَالرَمِ اللهِ وَ اِنْ کُنْتُ لَمِنَ اللهِ وَ اِنْ کُنْتُ لَمِنَ اللهِ وَ اِنْ کُنْتُ لَمِنَ اللهِ وَ اِنْ کُنْتُ لَمِنَیْنَ ﴿ وَالرَمِ اللهِ وَ اِنْ کُنْتُ لَمِنَ اللهِ وَ اللهُ وَ اللهِ وَ اللهُ وَ اللهِ وَ اللهُ وَ اللهِ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ و

#### (الف) الجھے کاموں کا نور

انہوں نے ایجھے کام کئے اور ان پر کی طرح قائم رہے جس نے ایک نور پیدا کر دیا۔ یہ عموماً سلیم الفطرت طبیعت سے اس سلیم الفطرت طبیعتوں میں ہوتا ہے۔ جنہیں ایک اچھا کام بتادیا جائے تو وہ اپنی طبیعت سے اس کی خوبی پریقین کر لیتے ہیں اور پھر اس میں کو تاہی کرنے پر راضی نہیں ہوتے۔

#### (ب) یادد اشت کانور

یہ لفظ صوفیاء کے نقش بندی طریقہ کی اصطلاح ہے۔ اس کی مختصر سی تفصیل ہے ہے کہ انسان اپنی قلبی توجہ کو ہمیشہ اللہ تعالیٰ کی طرف لگائے رکھتاہے اور اس میں سوتے جاگتے کوئی فرق نہیں ہوتا۔ یہاں تک کہ یہ عادت ایسی پکی ہوجاتی ہے کہ وہ جب دوسرے کاموں میں لگ جاتا ہے تو اس غفلت میں بھی وہ اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ رہتا ہے۔ اس حالت کا نام ان کی

الرُوْو شرع : صُعِّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ الْمُعِالِمُ الْمَعِاللهِ الْبَالِغَهِ الْمُعِالِمُ الْمَعِلَمِ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلَمِ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمِعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ ال

اصطلاح میں "یادداشت کانور" ہے۔ یعنی ان لوگوں میں ایسی عادت بن جاتی ہے کہ وہ کام کوئی دوسر اگر رہے ہوتے ہیں مگر ان کی توجہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہیں رہتی ہے۔ اس کی مثال ایسی ہے جیسے ایک عورت ہے۔ جس نے دو گھڑے پانی بھر کر اپنے سرپرر کھ لئے، راستے میں اسے دوسری عورت مل گئی اور وہ اس سے باتیں کرنے کے لئے کھڑی ہوگئ۔ اس حال میں بھی اس عورت کے دماغ میں ان گھڑوں کو سنجالنے کی طرف خصوصی توجہ قائم رہتی ہے۔

#### (ج) رحمت کانور

یعنی بعض انسان فطری طور پر اس قابل ہوتے ہیں کہ ان سے اس طرح رحمت کابر تاؤکیا جاتا ہے جیسے ماں باپ چھوٹے بچوں سے کرتے ہیں۔ ان میں کوئی بر اخیال یابری توجہ کامادہ ہی نہیں ہوتا۔

#### (۲)خوابیده جماعت

دوسری قتم پہلی جماعت کے ساتھ ملتی جلتی جماعت ہے جے ہم طبعی خوابیدہ جماعت سے تعییر کرتے ہیں۔ ان لوگوں میں جاگرتی (بیداری) بالکل نہیں۔ یہ اپنے ملکی کمالات کو براہ راست محسوس نہیں کرسکتے۔ ان پرایک ایس حالت طاری ہوتی ہے جے خواب سے تعبیر کرنا زیادہ مناسب ہے۔ فرض کیجے ایک شخص کو بیداری میں بھوک ستاری ہے اور وہ کھارہا ہے یاوہ روٹی کی خواب میں دیکھتا ہے کہ کوئی شخص اسے روٹی کھلا رہا ہے اور وہ کھارہا ہے یاوہ روٹی کی تلاش میں کہیں پھر رہا ہے۔ یہ در حقیقت بھوک کا وہی جذبہ تھا جو بیداری میں اسے ستارہا تھا۔ وہی خواب میں اسے پیش آیا۔ یہ کوئی نئی چیز نہیں ہے۔ چنا نچہ یہ لوگ بھی اس در جے میں ہیں کہ بیداری میں اپنی بھوک کو محسوس نہیں کرتے۔ اس لئے ان کی توجہ کی دوسری جانب ہوتی کہ بیداری میں اپنی بھوک کو محسوس نہیں اس طرح کے خواب کی شکل میں بھوک محسوس ہونے لگتی ہیں۔ ہے۔ مگر جب سوجاتے ہیں قوانہیں اس طرح کے خواب کی شکل میں جنہیں خواب آتے ہیں۔ ہے۔ انہیں طبعی طور پر خواب والے آدمی کہاجا تا ہے۔ یہ لوگ ہیں جنہیں خواب آتے ہیں۔ ہے۔ انہیں طبعی طور پر خواب والے آدمی کہاجا تا ہے۔ یہ لوگ ہیں جنہیں خواب آتے ہیں۔ ہمیں بیداری کی ہوشیاری ان کی طرف توجہ کرنے سے روک رکھتی ہے اور اس طرح ہم بھول جوتے ہیں کہ اس قتم کے کوئی خیالات ہماری طبیعت میں موجود تھے۔ لیکن ہم جب جاتے ہیں کہ اس قتم کے کوئی خیالات ہماری طبیعت میں موجود تھے۔ لیکن ہم جب صوحاتے ہیں کہ اس قتم کے کوئی خیالات ہماری طبیعت میں موجود تھے۔ لیکن ہم جب صوحاتے ہیں کہ اس قتم کے کوئی خیالات ہماری طبیعت میں موجود تھے۔ لیکن ہم جب صوحاتے ہیں کہ اس قتم کے کوئی خیالات ہماری طبیعت میں موجود تھے۔ لیکن ہم جب صوحاتے ہیں کہ اس قتم کے کوئی خیالات ہماری طبیعت میں موجود تھے۔ لیکن ہم جب صوحاتے ہیں کہ اس قتم کے کوئی خیالات ہماری طبیعت میں موجود تھے۔ لیکن ہم جب سوجاتے ہیں کہ اس قتم کے کوئی خیالات ہماری طبیعت میں موجود تھے۔ لیکن ہم جب سوجاتے ہیں کہ اس قتم کے کوئی خیالات ہماری طبیعت میں موجود تھے۔ لیکن ہم جب سوجاتے ہیں کوئی خوراب کوئی خواب کوئی خواب کوئی خواب کی کوئی خواب کوئی خواب کی کوئی خواب کوئی خوراب کوئی خواب کوئی خواب کی کوئی خواب کی کوئی خواب کوئی خواب کی کوئی خواب کوئی خوراب کوئی کوئی خوراب کوئی خوراب کوئی کوئی خوراب کی کوئی خوراب کوئی کوئی خوراب کوئی کوئی کی کوئی خوراب کی کوئی خوراب کوئی کوئی کوئی کی ک

- الرورش عَجَةِ اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه

یقین ہوتا ہے کہ یہ یقین انہی خیالات کی صور تیں ہیں اور کوئی نئی چیز نہیں ہیں۔ طبیب کھتے ہیں کہ جب خلط صفر اء کا طبیعت پر غلبہ ہوتو اسے ایسے خواب آتے ہیں جیسے گرمی کے دن خشک جنگل میں جارہا ہو اور گرم لوچل رہی ہو۔ اچانک ہر طرف سے اسے آگ نظر آنے لگتی ہے۔ اب وہ بھا گتا ہے۔ لیکن کہیں پناہ کی جگہ نہیں پاتا۔ پھر اسے آگ لیسٹ لیتی ہے اور وہ اس سے بڑی تکلیف محسوس کر تاہے۔ (یہاں تک کہ اس کی آنکھ کھل جاتی ہے)

اسی طرح ایک ایسا آدمی جس کے مزاج میں بلغم کا غلبہ ہے۔ خواب میں دیکھتا ہے کہ نہایت ٹھنڈی دات ہے اور ٹھنڈ اپانی بدرہاہے ، ہوا بھی نہایت ٹھنڈی چل رہی ہے۔ اس کی کشتی کو موجوں نے اونے کرناشر وع کر دیا ہے۔ وہ بچنے کی کوشش کر تا ہے لیکن پچھ کر نہیں سکا۔ پھر وہ دیکھتا ہے کہ وہ پانی میں غرق ہوگیا ہے اور اس وجہ سے اسے بہت سخت تکلیف ہوتی ہے (اس کے بعد اس کی آنکھ کھل جاتی ہے)

اگر آدمیوں کا حال اچھی طرح جانچاجائے تو کوئی آدمی ایسانہیں ملے گا جے کسی نہ کسی وقت اپنے نفس میں ایسی با تیں محسوس ہوئی ہوں کہ جو خیالات اس کے دل میں پختہ طور پر صورت پکڑے چیے ہیں وہی خواب میں ایک نعمت یاا یک تکلیف کی شکل میں ظاہر ہو جاتے ہیں (اور اس میں ایک خاص بات یہ ہوتی ہے کہ وہ صور تیں ان ارادوں کے بھی مناسب ہوتی ہیں اور اس دیکھنے والے انسان کی طبیعت سے بھی مناسبت رکھتی ہیں) برزخ میں ان لوگوں کی حالت ایک طرح کے خواب کی مانند ہے۔ مگر یہ خواب ایسا ہے جس سے قیامت سے پہلے (بیداری) نہیں ہوگی اور خواب دیکھنے والا انسان خواب میں یہ نہیں جانا کہ وہ جو بچھ دیکھ دہا ہے یہ فظ خیالات ہیں اور خواب دیکھنے والا انسان خواب میں یہ نہیں جانا کہ وہ جو بچھ دیکھ دہا ہر کوئی وجود نہیں ہے۔ اگر خاص واقعات نہیں ہیں اور اس نعمت یا اس تکلیف کا انسانی وجود سے باہر کوئی وجود نہیں ہے۔ اگر اس کے بعد (حشر کے دن) بیدار نہ ہو تو اسے یہ بھی معلوم ہی نہ ہو گا کہ وہ خواب کی حالت ہی میں تھا۔ اس کے اس عالم کو ایک خارجی دنیا منانا یا کہنازیادہ صبح ہے، یہ نسبت اس کے کہ است خواب کی دنیا کہا جائے (یعنی عالم برز ن کانام عالم رو یا کی خصلتیں زیادہ پید ابو چکی ہیں (عالم برز ن میں) دیکھے گا کہ اس پر ایک در ندہ مسلط ہے، جو اسے نوچ رہا ہے اور جس کی طبیعت میں بخل میں دیکھے گا کہ اس پر ایک در ندہ مسلط ہے، جو اسے نوچ رہا ہے اور جس کی طبیعت میں بخل میں دیکھے گا کہ اس پر ایک در ندہ مسلط ہے، جو اسے نوچ رہا ہے اور جس کی طبیعت میں بخل میں دیکھے گا کہ اس پر ایک در ندہ مسلط ہے، جو اسے نوچ رہا ہے اور جس کی طبیعت میں بخل میں دیکھے گا کہ اس پر ایک در ندہ مسلط ہے، جو اسے نوچ رہا ہے اور جس کی طبیعت میں بخل

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.co

اوپر کے عالم سے علم نازل ہوں گے۔وہ ایسے نظر آئیں گے کہ وہ فرشتے ہیں جو اسے پوچھ رہے ہیں: "من رَبُك؟ مادِیْنُك؟ وَمَا قَوْلُك فِيْ النبقَّ صلّ الله علیه وسلم؟" (یعنی تیر ارب کون ہے؟ تیر ادین کیاہے؟ اور اس نبی کے متعلق تو کیا کہتاہے؟) اس کے دل میں عالم بالا کے علوم سے تعلق تھا اور سے رسے تعلق تھا اور سول کریم مَا اللیے علوم سے ابی جانتا تھا۔ اوپر کے عالم کے نور سے منور ہو کریہ عقیدے اسے منکر نکیر کی شکل میں نظر سے بنی جانتا تھا۔ اوپر کے عالم کے نور سے منور ہو کریہ عقیدے اسے منکر نکیر کی شکل میں نظر آئیں جو سوال کر ہے ہوں گے۔ یہ اس بات کی دلیل ہوگی کہ اس کے دل میں یہ علم بہت پختہ ہے اور اس سے زیادہ کوئی بات نہیں۔ جیسے کسی آدمی کا نواب میں آگ دیکھنا اس بات کا ثبوت تھا کہ اس کے بدن میں صفر اوغالب آچکا ہے۔ ایسے بی ایک مؤمن کا ان فرشتوں کو دیکھنا اس بات کا شوت ہے کہ اس کے دل میں عقیدے بہت پختہ طور پر جگہ کیڑے ہوئے ہیں)۔

۳)۔ کمزورلوگ

تیسری قسم ان او گوں کی ہے جن کی بیمیت اور ملکیت دونوں ضعیف ہیں۔ وہ عالم برزخ میں جا کر نچلے درجے کے فرشتوں سے مل جاتے ہیں۔ اس کے اسباب بھی پیدائش ہوتے ہیں۔ وہ اس طرح پر کہ ان کی ملکیت بیمیت میں زیادہ ڈوئی ہوئی نہیں ہے۔ یعنی نہ تو بیمیت کے زیادہ خصم مانتے ہیں اور نہ اس سے زیادہ اثر لیتے ہیں۔ کبھی یہ اسباب تعلیم و تربیت کے ساتھ تعلق رکھتے ہیں۔ اس طرح پر کہ اگر اس نے دلی شوق سے پاک صاف رہنے کا زیادہ پکا نمیال رکھا ہے اور اپنے نفس میں ایک طاقت پیدا کر تارہا ہے (یعنی ذکر و فکر میں لگارہا ہے) جس سے الہام اور فرشتوں کے نورسے فائدہ اٹھ اسکے۔ اس حالت میں بھی یہ نچلے درجے کے فرشتوں سے مل جاتا مور شتوں سے فائدہ اٹھ اسکے۔ اس حالت میں بھی یہ نچلے درجے کے فرشتوں سے مل جاتا ہوتے ہیں جن میں کوئی بڑا ہمت کا کام کرنے کی طاقت نہیں ہوتی لیکن وہ وضو اور عسل و غیرہ میں بہت احتیاط سے گئے ہوتے ہیں اور فرض نماز پڑھنے کے بعد نوافل اور نوشواور عسل و غیرہ میں بہت احتیاط سے گئے ہوتے ہیں اور فرض نماز پڑھنے کے بعد نوافل اور ذکر نہایت کی طرح سے کرتے ہیں۔ آگے چل کر ان لوگوں کی یہ کیفیت ہو جاتی ہے۔ اس کی مثال الی ہے جیسے بعض انسان بعض او قات مر دوں کی شکل میں پیدا ہوتے ہیں۔ مگر ان کے مثال الی ہے جیسے بعض انسان بعض او قات مر دوں کی شکل میں پیدا ہوتے ہیں۔ مگر ان کے میں نین نہیں کی جانب میلان ہو تا ہے۔ وہ عور توں کی حالتوں کو بہت شوق سے پند کرتے ہیں۔ کیئین کا ذمانہ ہی ایسا ہو تا ہے جس میں کھانے پینے اور کھیل کو د کے سوائے اور کوئی چیز پچوں کو بین کا ذمانہ ہی ایسا ہو تا ہے جس میں کھانے پینے اور کھیل کو د کے سوائے اور کوئی چیز پچوں کو

208 مُجَدِّة اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه

پند نہیں آتی۔اگر انہیں تھم دیاجائے کہ وہ مردوں کالباس اختیار کریں اور عور توں کی عاد توں سے بچیں، تووہ اس تھم کی تعمیل کرتے رہتے ہیں۔ یہاں تک کہ وہ جوان ہوجاتے ہیں۔ اس وقت وہ اپنی پوشیدہ طبیعت کے اثرات سے متاثر ہونے لگتے ہیں۔ اب وہ یک لخت عور تول کی وضع اختیار کر لیتے ہیں اور انہی کی سی عاد توں کے خوگر ہوجاتے ہیں اور مرض صدومت (Sodomy) میں مچینس جاتے ہیں اور جو عور تول کے کام ہیں وہی کرتے ہیں۔ان کے لیج میں ہی گفتگو کرتے ہیں۔ یہاں تک کہ اپنانام بھی عور توں کا سار کھتے ہیں (وہ اگرچہ بچین میں ایک زمانہ تک مر دانہ صورت میں رہ چکے ہیں گر) اب وہ مر دول کی جنس سے بالکل کٹ جاتے ہیں۔اسی طرح انسان دنیاوی زندگی میں کھانے پینے اور شہوت جنسی اور دوسرے طبعی تقاضوں میں پابرادری کی رسموں میں مصروف رہتا ہے۔ (اسے اس کا بچپین سمجھنا چاہئے) کیکن وہ نچلے درج کے فرشتوں کی حالت کے قریب ہوا کر تاہے۔ان کی مشش اس میں زور کی ہوتی ہے۔ اس لئے جب وہ مرجاتاہے تو جیمیت کے تمام تعلق کٹ جاتے ہیں اور یہ اپنے اصلی مزاج کی طرف لوٹ آتا ہے (جیسے وہ مخنث جو جوانی میں عورت بن جاتا ہے)اس کے بعد وہ مخض فرشتوں سے جاماتا ہے اور انہی میں سے ہو جاتا ہے اور انہی کی طرح اسے بھی الہام ہونے لگتا ہے اور جس کام میں یہ کوشش کرتے ہیں، اس کام میں یہ بھی سر گرم رہتاہے۔ چنانچہ حدیث میں آیاہے کہ "میں نے جعفر طیار <sup>©</sup> کوایک فرشتے کی صورت میں دوپر وں کے ساتھ فرشتوں کے گروہ میں اڑتے ہوئے دیکھا۔"(بیرایک معرکہ میں کفار کے مقابلے میں شہید ہو گئے تھے اوران کے دونوں ہاتھ جنگ میں کٹ گئے تھے گرانہوں نے ہاتھ کٹ جانے کے بعد بھی لڑائی جاری رکھی۔ یہال تک کہ شہید ہو گئے۔اللہ تعالی نے انہیں دونوں کٹے ہوئے بازووں کی بجائے دويرعطاكرديئے\_)

بعض او قات یہ لوگ دین اللی کی شان بلند کرنے میں مشغول رہتے ہیں اور اللہ والے جو کام کرتے ہیں، یہ ان کے مدد گار بن جاتے ہیں اور بعض او قات یہ انسان کے دل میں اچھے خیال ڈالنے کا ذریعہ بن جاتے ہیں۔ ان میں سے بعض لوگ انسانی جسم کے بہت مشاق ہوتے ہیں۔ وہ ان کی جبلت کا تقاضا ہو تاہے، تو یہ شدید خواہش عالم مثال میں تا ثیر کرتی ہے

• حضرت على ، چوتھے خلیفہ کے بھائی۔ (مرتب)

الرور المرابع المعالمة المباليقة الم

اور مثالی قوت ان کے نمہ ہوائی میں مل جل جاتی ہے اور (ان کی اصلی صورت کے مطابق)

ایک نورانی جم انہیں مل جاتا ہے اور اس کے بعد ان میں سے بعض لوگ کھانے پینے کے مشاق نظر آنے لگتے ہیں۔ ان کی اس خواہش کو پورا کرنے کے لئے عالم مثال کی قوت سے انہیں مدودی جاتی ہے (یعنی جیسا کھانا کھانا چاہتے ہیں انہیں عالم مثال سے ویسائی کھانا ملتا ہے)

چنانچہ قرآن مجید کی اس آیت میں اس طرف اشارہ ہے: ''وکلا تَحْسَبَنَّ الَّذِیْنَ قُتِلُو اَنِیْ سَبِینِلِ اللّٰهِ اَمُواتًا \* بَلُ اَحْشَاءً عِنْدَ دَیِّهِمْ یُوزَقُونَ ﴿ فَرِحِیْنَ بِیَا آتُهُمُ اللّٰهُ مِنْ فَضَلِه "(ال عمران اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ مِنْ فَضَلِه "(ال عمران اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى (ان لوگوں کوجو الله کی راہ میں قبل ہوئے مردہ مت نیال کرو۔ بلکہ وہاں اپنے مرب کے نزد یک زندہ ہیں۔ انہیں رزق دیا جاتا ہے۔ جو کچھ الله تعالی نے انہیں اپنے فضل سے دیا ہے اس میں وہ بہت خوش ہیں۔)

ان لو گول کے مقابلے میں ایک ایس جماعت ہے کہ وہ شیطانوں سے وہی نسبت ر کھتے ہیں جیسی ان کی ملا ککہ سے تھی۔ یہ نسبت یا تو ان کی جبلت کا تقاضا ہوتی ہے( لینی پیدائثی ہوتی ہے)اس لئے کہ ان کا مزاج بگڑا ہوا ہو تا ہے۔جس سے حق کے مخالف فکر پیدا ہوتے ہیں۔ سوسائٹی کی عام مصلحت کے پورے بورے خلاف خیالات ان کے مگڑے ہوئے مزاج کا طبعی تقاضا ہوتا ہے اور اچھے اخلاق سے بہت دور ہوتے ہیں یابیہ نسبت انہیں اس لئے حاصل ہوئی ہے کہ انہوں نے اپنی کوشش سے گندی حالتیں اور برے خیالات حاصل کئے ہوئے ہیں اور شیطانی خیالات پر جوان کے دلوں میں ہیں حصف یٹ عمل پیرا ہونے کی عادت ہوتی ہے۔ وہ خدا کی رحمت سے دور ہوتے ہیں۔ چنانچہ جب وہ اس زندگی ہے گزر کر اُس زندگی میں داخل ہوتے ہیں تووہ شیطانی قوتوں سے مل جاتے ہیں۔انہیں ایک ساہ لباس دے دیا جاتا ہے اور ان کے لئے الیم چیزیں مہاہو جاتی ہیں جن سے بدایتی کمینی عادتوں کا شوق بورا کرتے رہیں۔ جولوگ فرشتوں سے جاملتے ہیں وہ اپنے نفس کے احساس مسرت سے انعام اللی یاتے ہیں اور جو لوگ شیطانوں کے ساتھ جاملتے ہیں وہ اپنے آپ کو تنگی اور مصیبت میں پاتے ہیں۔ یہ ان کے لئے ایک عذاب ہو تاہے اور وہ اسے خوب سمجھتے ہیں۔ ان کی حالت الی ہوتی ہے جیسے مخنث جو خوب جانتا ہے کہ زنانہ ین انسان کے حالات میں نہایت بدترین حالت ہے لیکن وہ اپنی طبیعت سے اسے چھوڑ نہیں سکتا۔

عَلَيْهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ ا

#### m)\_ابل اصطلاح

چوتھی قتم اہل اصطلاح کی ہے جن کی بہیمت ذور کی اور غالب ہوتی ہے۔ گر ملکیت کمزور ہوتی ہے۔ زیادہ تر انسان اسی طبقے کے ہوتے ہیں۔ ان کے اکثر کام اس حیوانی صورت کے تابع ہوتے ہیں جو بین جو بدن میں تصرف کرتی ہے اور وہ بہیمیت کی خواہشوں میں چینے رہتے ہیں۔ ان کی موت ان کی روحوں کو بدن سے پورے طور پر کاٹ نہیں دیتی۔ بلکہ فقط یہ ہو تا ہے کہ ان کی روحیں ان کے بدنوں سے کام نہیں لے سکتیں۔ گر ان کے خیال میں ان کا بدن ان کے ساتھ ہو تا ہے کہ ان کا بدن ان کے بدن کو کوئی ہو تا ہے کہ ان کا بدن ان کے بدن کو کوئی ہو تا ہے کہ بدن کو کوئی اس کے خلاف انہیں وہم بھی نہیں گزر تا۔ یہاں تک کہ اگر وہ دیکھیں کہ ان کے بدن کو کوئی بائمال کر رہا ہے بیاس کا کوئی حصہ کاٹ رہا ہے تو وہ بھین کرتے ہیں کہ واقعی یہ معاملہ ان کے بدنوں کے ساتھ ہورہا ہے اور ان کی علامت سے کہ وہ اپنے دل کے بھین سے کہتے ہیں کہ ان کی روحیں اور ان کا بدن ایک بی چیز ہیں اور وہ زیادہ سے زیادہ صرف یہاں تک ہی سمجھ سکتے ہیں کہ ان کی روحیں اور ان کا بدن ایک بی چیز ہیں اور وہ زیادہ سے زیادہ صرف یہاں تک ہی سمجھ سکتے ہیں کہ ان کی روحیں اور ان کا بدن ایک بی چیز ہیں اور وہ زیادہ سے زیادہ صرف یہاں تک ہی سمجھ سکتے ہیں کہ ان کی روحیں اور ان کا بدن ایک بی چیز ہیں اور وہ زیادہ سے زیادہ صرف یہاں تک ہی سمجھ سکتے ہیں کہ ان کی روحیں اور ان کا بدن ایک بی چیز ہیں اور وہ زیادہ سے زیادہ صرف یہاں تک ہی سمجھ سکتے ہیں کہ ان کی روحیں اور ان کا بدن ایک بی چیز ہیں اور وہ زیادہ سے ذیادہ صرف یہاں تک ہی سمجھ سکتے ہیں کہ ان کہ ان کی روحی اور آن کی روحی سے دو بدن سے لگا ہوا ہے۔

عرض اس چیز کو کہتے ہیں جو اپنا الگ وجو دخہ رکھتی ہو۔ بلکہ کسی دوسرے وجو د کے ساتھ لگ کررہے۔ جیسے دنگ علیحدہ نہیں پایاجا تا۔ بلکہ کسی دوسری چیز کے ساتھ ساتھ قائم رہتا ہے۔ لپس رنگ کو عرض کہتے ہیں۔ اسی طرح یہ لوگ اپنی روح کوبدن کا ایک رنگ سجھتے ہیں۔ یہ بات ان کے تصور میں بھی نہیں آسکتی کہ روح بدن سے علیحدہ ایک مستقل ہستی ہے۔

ایسے اوگوں کی علامت یہ بھی ہے کہ گودہ تقلیدیارسم کی دجہ سے اپنی زبانوں سے قائل نہ ہوں لیکن دہ خاص دلی حالت سے اس کے قائل ہوتے ہیں کہ ان کی روحیں اور بدن ایک ہی شے ہیں۔ یاروحیں ایک عارضی شے ہیں جو بدنوں پر طاری ہو جاتی ہیں (یعنی اگرچہ زبانی طور پر اوگوں کی موافقت میں کہتے رہیں گے کہ روح ایک مستقل چیز ہے۔ لیکن بات سوچ کر نہیں کہتے ) یہ لوگ جس وقت مریں گے ان پر ملکیت کی ایک دھیمی سے روشنی پڑے گی اور ان کے خیال میں لوگ جس وقت مریں گے ان پر ملکیت کی ایک دھیمی سے روشنی پڑے گی اور ان کے خیال میں

راقم الحروف کی والده کاایک بازوجے کوئی درد دینے والی بیاری ہوگئ توکاٹ دینا پڑا۔ اس کے بعد پندرہ بیس سال تک وہ
 یمی محسوس کرتی رہیں کہ بازو موجود ہے اور اس میں فلال جگہ ہے درد شروع ہو کر فلال طرف کو جارہا ہے۔ (مرتب)

الروشر 5: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَه عَلَى اللهِ الْبَالِغَة عَلَى اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ المِلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ

ایک ملکی سی ترقی ہوگی۔ جیسے یہاں ریاضت کرنے والوں کو کمزور ساخیال نظر آتا ہے ایسے ہی انہیں بھی نظر آئے گا۔انہیں مجھی خیالی شکلوں میں امور نظر آئیں گے اور مجھی عالم مثال کی خارجی شکلوں میں دکھائی دیں گے۔بالکل اس طرح جیسے یہاں ریاضت کش لوگوں کو نظر آتے ہیں۔ ذکر اور فکر کی ریاضت کرنے والے آدمی مجھی توبید دیکھتے ہیں کہ ان کے اندر سے ایک نور چکا اور کبھی دیکھتے ہیں کہ ماہر سے مقدس شکل نظر آئی اور اس نے ماتیں کیں اور یہ ان کی دنیا میں انتہائی ترقی ہوتی ہے۔اس چو تھی قسم کے لوگوں کو یہ حالت موت کے بعد خود بخود حاصل موجاتی ہے) اگر ان لو گوں نے ملکیت کے مطابق اعمال کئے ہیں تو ان سے اچھے معاملے کاعلم صور توں اور شکلوں میں انہیں د کھایا جائے گا۔ جیسے خوب صورت فرشتے ہوں گے، جن کے ہاتھوں میں ریشم کے کپڑے ہوں گے، وہ ان سے عزت سے بات کریں گے، انہیں یہ فرشتے خوشی دینے والی حالتوں میں نظر آئیں گے ، ان کے لئے جنت کا دروازہ کھول دیاجائے گا،وہاں سے انہیں خوشبو آنے لگے گی اور اگر انہوں نے ملکیت کے خلاف کام کئے ہوں پاایسے کام کئے ہوں جن کے سبب سے وہ اللہ تعالیٰ کی رحت سے دور ہو گئے، توبیہ انسانی تقاضوں کی مخالفت کا علم انہیں خاص صور توں میں د کھایاجائے گا۔ جیسے یہ منظر کہ فرشتے ہوں گے ، جن کی بات کرنے کا طریقه نهایت سخت ہو گااور حالت نهایت مکر وہ ہو گی۔ان فرشتوں کی مثال الی ہے جیسے غضب کا جذبہ در ندے کی شکل میں د کھایاجا تاہے اور بز دلی خرگوش کی شکل میں (اسی طرح وہ فرشتے ان کے اعمال کے مناسب صور توں میں ان سے نہایت ہی بر امعاملہ کریں گے)

# قبر کی د نیااور حشر کی د نیاکا فرق

عالم برزخ میں ایسے فرشتے بھی ہیں جن کی استعداد کا یہ تقاضا ہے کہ وہ اس عالم پر موکل بنا دیئے جائیں۔اگر کسی کوعذاب دینا ہو یا اس پر نعت بھیجنی ہو، تو انہی کو استعال کیا جاتا ہے۔ تو وہ لوگ جو یہاں عالم برزخ میں پہنچتے ہیں، انہیں اپنی آئھوں سے دیکھتے ہیں۔اگر چہ دنیا کے لوگ انہیں اپنی آئھوں سے نہیں دیکھتے۔

یہ بات یادر کھنے کے قابل ہے کہ بہ برزخ کی زندگی یاعالم قبر (مستقل زندگی کی ابتدا نہیں ہے بلکہ)اس عالم و نیابی کی زندگی کا بقیہ ہے۔فقط اتنافر ق ہے کہ د نیا میں معلومات پر دے کے اندر سے حاصل ہوتی تھیں۔(اور یہاں بغیر تحاب کے نظر آتے ہیں۔)

اس عالم برزخ میں انسانی روحوں کے وہی احکام ظاہر ہوتے ہیں جو ایک ایک فردسے الگ تعلق رکھتے ہیں (اوپر کی مثال میں اسے نکاح کرنے تک کی زندگی کے مشابہ بتایا تھا) اور عالم حشر میں جس قدر با تیں ظاہر ہوں گی وہ سب انسان کی نوعی صورت کے مناسب حال ہوں گی (جو بحیثیت مجموعی تمام انسانوں سے تعلق رکھتی ہیں۔ خاص خاص انسانوں کا حکم وہاں کبھی زیر غور نہیں ہوگا۔ یعنی وہ انفر ادی درجہ یہیں قرب میں ختم ہوجائے گا۔ اس کے بعد جس قدر ترقی ہوگی وہ ابتماعی ترقی ہوگی۔ پہلے چھوٹی چھوٹی چھوٹی جھوٹی ہے درجے کی جماعتیں پیدا ہوں گی۔ پھر جھے کے درجے کی جماعتیں سے بڑی بڑی جماعتیں بنیں گی۔ پھر ان سے انسانیت کا ایک مجموعہ تیار ہوگا)۔ باقی اللہ بہتر جانتا ہے۔



#### سترهوال باب

# حشرکے واقعات

جس طرح پانی کے قطرے مینہ کی شکل میں زمین پربرتے ہیں، پھر ایک دوسرے کے ساتھ مل کر پانی کی دھار بن جاتے ہیں، پھر آگے چل کر چھوٹی چھوٹی تھیاں بن جاتی ہیں، یہاں تک کہ ایک دریابن جاتا ہے، پھر چند دریاؤں سے مل کر ایک بہت بڑادریابن جاتا ہے۔ اس کے قریب قریب انسانی روح کی مثال ہے۔ جو اپنی اندرونی خاصیتوں کے مطابق جس جزسے زیادہ قریب ہوتی ہے، مرنے کے بعد اس سے مل جاتی ہے۔ یہ ان میں آپس کے قدرتی جذب یعنی کشش کے سب سے ہوتا ہے۔ اس طرح یہ فردآگے چل کر دوسرے سے تیسرے اور پھر چوتے فردسے ملنا شروع ہوتے ہیں۔ اس طرح ایک درج کی صفتوں والے انسان کی ایک لبی چوتے فردسے ملنا شروع ہوتے ہیں۔ اس طرح ایک درج کی صفتوں والے انسان کی ایک لبی صف بن جاتی ہے جس میں اس سے ایک درجہ کم ہے یعنی ۹۹ فیصدی ہواس کے قوت ہے وہ اس کے بعد ایک اور کم یعنی ۹۸ فیصدی والا۔ اس طرح ایک نمبر کم یعنی ۹۵ فیصدی والا۔ اس طرح ایک نمبر کم ہوتے ہوتے ایک صف بن جاتی ہے۔ پھر اس صف میں ایک نئی چیز کام اس کی شخصی قوت سے پیدا ہوتے ہیں۔ اس صف میں شامل ہونے کے بعد ان کی شخصی قوت سے پیدا ہوتے ہیں۔ اس صف میں شامل ہونے کے بعد ان کی شخصی قوتیں۔ کام اس کی شخصی قوت سے پیدا ہوتے ہیں۔ اس صف میں شامل ہونے کے بعد ان کی شخصی قوتیں۔ گاہ ہیں وران کی سانچھی صفت جو تمام میں کیساں پائی جاتی ہے ظاہر ہونے گئی ہے۔

اس طرح کے احکام کے ظاہر ہونے اور چھپنے کی ایک مثال دی جاتی ہے۔

پانی میں طبعی طور پر ٹھنڈک پائی جاتی ہے۔ پانی آگ پر رکھنے سے عارضی طور پر گرم ہوجاتا ہے۔ جس وقت پانی کی حرارت کھولنے کے قریب ہو جائے اس وقت اس میں کوئی ہاتھ ڈالے تو پانی اس کاہاتھ جلادے گا۔ یعنی اس وقت وہ آگ کاکام کر تاہے۔ اس کی ٹھنڈک جو طبعی تھی، وہ اس وقت حجیب چکی ہے اور گر می جو اسے عارضی طور پر حاصل ہوئی ہے، وہ نمایاں



ہوگئی۔اس کے ہوتے ہوئے بھی اس حالت میں کہ یہ کھولٹا ہوا پانی بدن کو جلار ہاہے اگر اسے حلق آگ پر ڈالا جائے تووہ آگ کو بجھادے گا۔ یعنی پانی میں طبعی ٹھٹڈک موجو دہے جس سے وہ آگ کو بجھار ہاہے۔ مگر اس پر گرمی اس قدر غالب آگئی ہے کہ اگر اس میں ہاتھ ڈالا جائے تو وہ اسے جلا دیتا ہے۔اس طرح اس صف میں انسانیت کی طبعی خاصیتیں نمایاں ہو جائیں گی اور عارضی باتیں چھپ جائیں گی۔

پانی میں طبعی خاصہ چھپاہوا تھااور عارضی گرمی ظاہر تھی۔ یہاں بھی یہی حال ہے کہ انسان کی انسانیت اس دنیا میں ''پوشیدہ"(Dormant) ہے اور اس کی انفرادیت ظاہر ہے۔ مرنے کے بعد اس کی طبعی انسانیت نمایال ہونے لگے گی اور اس کی انفرادیت (Individualism) کے آثار گم ہونے لگیں گے۔

جس طرح ایک صف پیدا ہوئی ای طرح تھوڑے قوڑے فرق سے انسانیت کی بے انتہاصفیں افراد سے بن جائیں گی۔ ہم نے اگر پہلی صف ہیں ملکیت کو ۵۰ نمبر دیئے اور ای طرح بہیست کو پچاس نمبر دیئے توایک ایک نمبر کی کی زیادتی سے بہت ہی صفیں بن جائیں گی اور ہر صف کو ای طرح دو سری صف سے مل کر اپنے نمبر پر رہناہو گا جس طرح افراداس صف میں مرتب ہوئے ہیں۔ یعنی جس صف میں سب سے زیادہ ملکیت پائی جاتی ہے، وہ سب سے زیادہ اور نجی ہوگی اور اس کے ساتھ جس صف میں ایک نمبر کم ملکیت ہوگی، وہ اس کے قریب ہوگی اور اس کے ساتھ جس صف میں ایک نمبر کم ملکیت ہوگی، وہ اس کے قریب ہوگی اسی طرح نمبر وار صفیں مرتب ہوتی چلی جائیں گی۔ ان صفول کے ملئے کے بعد اصلی ہوگی ہوگی اس ہوجائے گی۔ ہر ایک شخصیت اور پھر ہر ایک صف کی شخصیت چپی ہوگی ہوگی۔ یہ انسانیت عالم مثال کے جس طبقے سے تقسیم ہوئی ہے، وہاں اس کا پورا نزانہ محفوظ ہو گی ہوگی ہوگی ہو از ان صفول اور ان شخصیتوں پر ہے۔ اس مقام کانام حظیر قالقد س ہے۔ اس نوع اندر جو محفوظ تو تیں ہیں اور جو قبر کے زمانہ میں ایک طرح مہذب بورگی ہیں) اب نی شکل میں ظاہر ہونے لگیں گی۔

اس بات کو سمجھ لینا کہ اس تبدیلی کے اندر کو نبی قوت کام کررہی ہے یہی حشر کے واقعات کی تفسیر اور حکمت ہے۔



اس حدیث میں اشارہ ہے: 'گل مولود یول علی الفطی قا (ہر ایک بچ انسانی فطرت پر پیدا ہوتا ہے) (آگے چل کر اس کے مال باب اسے یہودی، نصر انی یا مجوسی بنالیتے ہیں)

# ہرایک نوع کے لئے احکام

ہرایک نوع کے لئے دوقتم کے احکام (Characteristics) خاص ہوتے ہیں:

#### ا)۔ظاہری

ظاہری احکام (External Characteristics) جیسے رنگ، شکل، مقد اراور آواز وغیرہ کی سب خاصیتیں ضرور پائی جائیں گ۔ وغیرہ کی سب خاصیتیں ضرور پائی جائیں گ۔ شرطیہ ہے کہ اس کی ساخت کے مادے میں کوئی صاف صاف نقصان نہ ہو جس سے وہ نوی مشرطیہ ہے کہ اس کی ساخت کے مادے میں کوئی صاف صاف نقصان نہ ہو جس سے وہ نوی احکام پوراکرنے کی طاقت نہ رکھتا ہو۔ چنانچہ انسان وہ نوع ہے جس کا قد سیدھا ہو تا ہے، وہ سوچ سس کو گھا ہوا نہیں ہوتا۔ اور گھوڑا وہ نوع ہے جس کا قد میڑھا ہوت ہیں۔ اس طرح کی ظاہری خاصیتوں میڑھا ہو تا ہے، وہ بنہنا تا ہے اور اس کی کھال پر بال ہوتے ہیں۔ اس طرح کی ظاہری خاصیتوں سے نوع کا کوئی فردخالی نہیں ہوتا۔ یہ نوع کے ظاہری احکام ہیں۔

### ۲)\_باطنی

باطنی احکام (Internal Characteristics) جیسے سیجھنا (ادراک) اپنی معاش تلاش کرنے کا اپنے اندر سے الہام ظاہر کرنا اور جو مصیبتیں باہر سے آنے والی بیں ان کے مقابلے کی تیاری کرنا۔ (ان باطنی احکام کے متعلق) ہر ایک نوع کا ایک خاص قانون ہے، جے اس نوع کی شریعت کہنا چاہئے۔ چنانچہ شہد کی کمھی کو دیکھئے۔ کہ اللہ تعالی نے اسے کسے وحی کی کہ وہ در ختوں کی تلاش کرکے ان کے محلوں سے رس چوسے اور چھر وہ کسے چھتہ بنائے، جس میں اس کی جنس کے افر اور وکھیاں) جمج ہو سکیں۔ پھر کسے وہاں شہد جمع کرے۔ ای طرح چڑیا کو وی کی کہ اس کا فراین ماری جنس میں اس کی جنس نراین مادہ کے ساتھ محبت کرے۔ پھر دونوں مل کر گھونسلا بنائیں۔ انڈے سیئیں پھر بچے نکالیس نراین مادہ کے ساتھ محبت کرے۔ پھر انہیں تاکیں کہ پانی کہاں ہے اور دانہ کہاں ہے؟ اور انہیں دوست اور دھمن کی تمیز سکھائیں اور انہیں سمجھائیں کہ بلی اور شکاری سے کس طرح بھاگنا چاہئے اور انہیں سمجھائیں کہ بلی اور شکاری سے کس طرح بھاگنا چاہئے (ان معنوی اور جب اپنے کسی ہم جنس سے نفع اور نقصان میں جھگڑ ہو، تو اسے کسے نیٹانا چاہئے (ان معنوی

الله المرادوش من المراد الله المبالغة المبالغة الله المبالغة المبالغ

یادر کھناچاہے کہ انسانی روحوں کے لئے عالم مثال میں ایک ایسی جگہ (Pole) ہے جس کی طرف بدروحیں اس طرح تھی کر جاتی ہیں جیسے لوہامقناطیس کی طرف کھنچتا ہے۔اس جگہ کانام "خظیرة القدس" ہے۔ یہ ان سب انسانی روحوں کے جمع ہونے کامقام ہے جو جسم کے لباس سے الگ ہوجاتی ہیں اور اس مجمع کا مرکز "روح اعظم" ہے جس کی تعریف میں رسول کریم مَالْ اللّٰیُرَا نے بہت سے چروں اور بہت سی زبانوں اور بہت سی بولیوں کا ذکر فرمایا ہے۔ یہ "روح اعظم "حقیقت میں عالم مثال کے آئینے میں مکمل نوع انسانی کی ایک عکسی تصویر ہے اور اس عالم کو کہیں کہیں "ذکر" کے لفظ سے بھی ظاہر کیا جاتا ہے۔ یہ دونوں ایک ہی چیز کے نام ہیں (عالم مثال حكماء كي اصطلاح ہے اور "ذكر" الله تعالى كي طرف سے آنے والى شريعتوں كاكلمه ہے)اس جگہ پر جنتی روحیں جمع ہوتی ہیں ان کے وہ تمام "احکام" (Attributes)جو انفرادی خصوصیتوں (Characteristics)سے پیدا ہوئے تھے،وہ قطعی طور پر فنا ہوجاتے ہیں۔ (یہاں" فنا"سے ان احکام کا "جیپنا" (Dormancy)مراد ہے۔ ان کی جستی کا کم ہوجانا مراد نہیں ہے۔ جس طرح طبعی عکیم (Physicist) بہت بڑی تحقیق کے بعد اس نقطے پر پہنچے ہیں کہ مادے کا ایک ذرہ بھی تبھی ضائع نہیں ہو تا۔ بالکل ذرات مٹ کر قوت کی شکل میں تبدیل ہوجاتے ہیں۔ بالکل اسی طرح روحانی حکماء (Psychics) کی رائے ہے کہ انسانیت کا ایک ذرہ بھی ضائع نہیں ہوتا۔ بلکہ رفتہ رفتہ ایک ذرے کی شخصیت روح اعظم کی اجتماعیت میں مل جاتی ہے۔اس حقیقت کو جاننے کے بعد ان کے الفاظ کی شرح کرنی آسان ہے)اور جو احکام نوع سے پیدا ہوتے ہیں۔ یا ایسے احکام جن میں نوع کی حالت غالب ہوتی ہے (اور فردیت کی جبلت مغلوب ہوتی ہے) فقط وہی احکام انسانی روح پر اس موقع میں پائے جاتے ہیں۔

اسبات کو کھول کربیان کیاجائے تو کہاجاسکتاہے کہ جس قدر بھی انسانی افر ادبیں، ان میں بعض با تیں تو ایک بین جن کے سبب سے وہ ایک دوسرے سے الگ الگ معلوم ہوتے ہیں اور بعض با تیں ایک بین جوسب میں ایک جیسی پائی جاتی ہیں اور جن میں وہ سب برابر کے ساتھجھی بین، ظاہر ہے کہ یہ احکام (جن میں تمام شریک ہوتے ہیں) نوع کی طرف منسوب ہونے چاہئیں (ان نوعی احکام کو "فطرة" سے تعبیر کیاجا تا ہے) اس کی طرف رسول اکرم مَا اللّٰهُمُم کی

الزووشر ح: حُجَةُ اللهِ الْبَالِغَه اللهِ الْبَالِغَه اللهِ الْبَالِغَه اللهِ الْبَالِغَه اللهِ الْبَالِغَة اللهِ الْبَالِغَة اللهِ الْبَالِغَة اللهِ الْبَالِغَة اللهِ الْبَالِغَة اللهِ الْبَالِغَة اللهِ اللهِ

احکام میں ہر نوع کے تمام افراد ایک ہی ساتقاضار کھتے ہیں۔ کیا کوئی سلیم الطبع انسان ان احکام پر غور کرنے کے بعد یہ خیال کر سکتا ہے کہ یہ صورت نوعیہ کا تقاضا نہیں ہیں؟

# فرد کی"سعادت"

یہ بات خاص طور پر یادر کھنی چاہئے کہ ہر فرد کی سعادت (بہتری) اس میں ہے کہ اس میں نوع کے تقاضے پورے کے پورے ظاہر ہوں اور اس کے مادے میں الی کی نہ ہو کہ نوع کے بعض خواص ظاہر نہ ہو سکیں۔ اس اعتبار سے ہر نوع کے افراد میں سعادت اور شقادت کا اندازہ لگایاجا تا ہے۔ جو چیز نوع کے تقاضے پر جس قدر پوری ہوگی اسے بھی تکلیف نہیں پنچ گی۔ یہ تکلیف کانہ پنچنائی اس کی سعادت ہے، اس کا جو جی چاہتا ہے، اس پوراماتا ہے اور اس کی ۔ یہ تکلیف کانہ پنچنائی اس کی سعادت ہے، اس کا جو جی چاہتا ہے، اس پوراماتا ہے اور اس سے وہ خوش ہو تا ہے لیکن ہر فرد میں فطرت پورے طور پر ظاہر نہیں ہوتی۔ بھی الساب بظاہر ہوجاتے ہیں جو اسے فطری تقاضے سے ہٹا دیتے ہیں۔ جیسے انسانی بدن میں سوجن پیدا ہوجاتی ہے۔ اور مذکورہ بالا صدیث میں اس کی طرف اشارہ ہے جس میں (آگے چل کر) ہوجاتی ہے۔ اور مذکورہ بالا صدیث میں اس کی طرف اشارہ ہے جس میں (آگے چل کر) آئے خصرت مُثانِی می میں اس کی خواد کو اس کے ہوجاتی ہو اس کے سام اور اسے یہودی یا نصرائی یا نموی کی نادیتے ہیں) (یعنی ابتدائی تربیت میں بچہ اپنی اور اسے یہودی یا نصرائی یا نموی کی نادیتے ہیں تو وہ طبی تقاضے سے وہ صحیح احکام لے لیتا ہے، لیکن جب وہ اس میں غلط ابتدائی قبل تو ہی رد نہیں کر سکتا۔ وہ مال باپ کے دباؤکی وجہ سے انتا چلا جا تا ہے اور اس میں غلط با تیں ملاتے ہیں تو وہ طبی تقاضے سے وہ صحیح احکام لے لیتا ہے، لیکن جب وہ اس میں غلط با تیں ملاتے ہیں تو بچے رد نہیں کر سکتا۔ وہ مال باپ کے دباؤکی وجہ سے انتا چلا جا تا ہے اور اس میں غلط اس کی فطرت گرنو جاتی ہو۔

# روحوں کی کشش حظیر ۃ القدس کی طرف

انسانی روحوں کانوعی حیثیت سے حظیرة القدس کی طرف تھنچادوطرح پر ہوتا ہے:

ا)۔ پہلی وہ کشش ہے جس میں بصیرت اور ہمت کو بہت دخل ہے ( ایعنی انسان اپنی آ تھھوں سے اسے دیکھتاہے اور ارادہ کر تاہے کہ وہاں پنچے۔اس کی قوت ارادی اس طبعی کشش کے لئے مواد بن جاتی ہے۔اس کے لئے می نجاستوں کے لئے مواد بن جاتی ہے۔اس کے لئے یہ قاعدہ ہے کہ جس انسان کا نفس بہیجیت کی نجاستوں سے پاک ہوگا فرور ہے کہ اس کا نفس خطیر ۃ القد س میں پہنچ جائے گا اور وہاں کی بعض چیزیں اسے نظر آنے لگیں گی۔ایک حدیث میں آتا ہے کہ "اجتدع آدمرو موسی عند ربھا" (آدم

المنافعة الله الماليقة عند المنافعة الله الماليقة الماليقة الله الماليقة الماليقة الماليقة الماليقة الماليقة الله الماليقة الم

عَالِيًا اور موسىٰ عَالِيًا اللهِ رب كے ہال جمع ہوئے) (جمع ہونے كا محل حظيرة القدس بى ہے)(ایک ضعیف) روایت میں رسول اللہ مَنَالِیْزُ اسے منقول ہے، اگر چہراس کی اسناد کثرت سے ہیں۔"ان ارواح الصالحین تجتبع عند الرّوح الاعظم" (صالحین کی روحیں روح اعظم کے یاس جع ہوتی ہیں)(اس قشم کی جتنی احادیث ہیں انہیں محقق محدث صحیح نہیں مانتے۔ان کی سہ رائے ہے کہ دوسری صدی کے شروع میں عام طور پر اور پہلی صدی میں کہیں کہیں ایسے لوگ یائے جاتے ہیں جن کے قلب میں غیب کی قوت ہے اور وہ غیب کی چیزوں کو کشف کے ذریعے سے دیکھتے ہیں۔ اس قسم کے جملے در حقیقت ان بزرگوں کے مقولے ہیں اور کمزور حافظے والے راویوں نے ان کورسول الله مَثَاثِیْزُم کی طرف منسوب کردیا۔ ان مسائل پر اس طرح جرح نہیں کی جاتی کہ جو کچھ اس فتھ کی روایات میں ذکر ہے، یہ غلط ہے یاواقع میں تصحیح ہے۔بلکہ اس کامطلب صرف بیہ ہوتاہے کہ ان روایات کی نسبت رسول الله مَلَّ اللَّيْرُ کُم کے ساتھ ثابت نہیں ہوتی۔ پچھلے طبقے میں ایسے فقیہ اور صوفی کثرت سے پیدا ہوئے جنہوں نے ایسی ضعیف روایات کوجوان کی رائے اور کشف کے مطابق تھیں قبول کرلیا۔ اور محد ثین کے فیلے کی کوئی پروانہیں کی۔ حدیث زیر بحث بھی اسی قشم کی ہے۔اس کتاب کامصنف (شاہ ولی الله) علم حدیث کا بھی امام ہے۔اس واسطے وہ تصر یک کررہاہے کہ بیر حدیث ضعیف ہے۔اور صاحب کشف جتنے بڑے ائمہ ہیں انہوں نے چو نکہ اسے قبول کر لیا ہے توان کے متبعین پر ججت کرنے کے لئے اسے ذکر کر رہاہے۔ اور یہ بھی اتفاقی بات ہے کہ خود مصنف (شاہ ولی اللہ) کا کشف بھی اس حدیث کے موافق ہے۔

۲)۔ انسانی ارواح کا نوعی حقیقت سے حظیرۃ القدس کی طرف کشش کا دوسر اطریقہ یہ ہوتا ہے کہ تکلیف یاراحت کے ذریعے سے بصیرت اور ہمت کے آثار صورت پذیر ہوجاتے ہیں۔ اس کا قاعدہ سیجھنے کے لئے یہ بات یادر کھنی چاہئے کہ دوسری دفعہ بدن کا پیدا کر نااور روح کا اس میں آنا نئی زندگی نہیں ہے ، بلکہ یہ دنیاوی زندگی ہی کا تمتہ ہے۔ اس کی مثال ایسی سیجھنی چاہئے جیسے زیادہ کھانے سے بد ہضمی ہوجائے۔ یہ نئی زندگی کوئی شخص کیسے تصور کر سکتا ہے؟ گر ایساہو تا تو یہ لوگ جو پیدا ہوئے ، یہ وہ نہیں ہیں جو مریکے ہیں تو انہیں ان پہلوں کے کام پر جواب طبی کرنا کیسے صیح ہو سکتا ہے؟ اب اگر حشر میں پیدا ہونے والے واقعات پہلی زندگی کے اعمال کی ایسی صور تیں ہیں جیسے ایک جذبہ خواب میں ایک خاص شکل اختیار کر لیتا ہے ،

الزووشرى: خُمَّةُ اللهِ الْبَالِغَه عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ المَالِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُلِي اللهِ

ایک انسانی خواہش خواب میں ایک خاص رنگ اختیار کرلیتی ہے تو یہ کوئی تردد کا محل نہیں ہے لیخی اس میں کسی کوشک نہیں ہو سکتا۔ لیکن حشر کے واقعات خواب کا درجہ نہیں رکھتے، اس لئے یہ سمجھنا ضروری ہے کہ بہت سی چیزیں جو خارج میں پائی جاتی ہیں ان میں ایک خاص معنی کو مناسب اجسام میں صورت دینا منظور ہو تا ہے۔ اس حیثیت سے وہ بھی خواب کی مثال بن جاتی ہے۔ اس کی چند مثالیں بیان کی جاتی ہیں۔

ا)۔ حضرت داؤد عَلَيْكِا كے روبر و دو فرشتے مدى اور مدى عليہ كى حيثيت ميں ظاہر ہوئے اور انہوں نے اپنے جھر وں کے متعلق فيصلہ چاہا۔ اس خارجی واقعے كود مكھ كر داؤد عَلَيْكِا يہ سمجھے كہ يہ صورت ميرى اس غلطى كى ہے جو اور ياكى بيوى كے متعلق مجھ سے صادر ہوئى ●۔اس كے بعد انہوں نے بخشش ما نگى اور توبہ كى۔

۲)۔ معراج کی رات رسول کریم مُٹالِّنْیَا کے سامنے دو پیالے پیش کئے گئے۔ ایک میں دورھ تھااور دوسرے میں شراب۔ آپ نے دودھ کا پیالہ پیند فرمایا۔ بیہ واقعہ اس بات کی تصویر تھا کہ رسول اللہ مُٹالِنْیَا کی امت کے سامنے شہو تیں اور فطر تی کے رائے دونوں پیش ہوں گے۔ اور جورسول اللہ مُٹالِنْیَا کی پورے تابع ہیں وہ شہوت پرستی چھوڑ کر فطرت کا صحیح راستہ اختیار کریں گے۔

٣) ـ رسول کريم مَنَّالَيْنِمُ ايک کوئي کی منڈير پر بيٹے تھے کہ حضرت ابو بکر را الله ان بنج ، وہ جمی رسول الله مَنَّالَیْنَهُ بنج ، وہ بھی رسول الله مَنَّالَیْنَهُ بنج کے ساتھ بیٹھ گئے۔ پھر حضرت عمر را کائٹی بنج وہ بھی وہیں بیٹھ گئے۔ وہ کنواں جھوٹا تھا، اس واسطے اس سے زیادہ آدمی وہاں بیٹھ نہیں سکتے تھے۔ ان کے بعد حضرت عثمان را کائٹی بنچ ، وہ تینوں سے علیحدہ تھوڑے فاصلے پر بیٹھے۔ سعید بن المسیب نے (جو مدینہ کے عثمان را کائٹی بنچ ، وہ تینوں سے علیحدہ تھوڑے فاصلے پر بیٹھے۔ سعید بن المسیب نے (جو مدینہ کے تابعین لوگوں بیس امامت کا درجہ رکھتے ہیں) اس واقعے کی بیہ تاویل کی ہے کہ حضرت ابو بکر رکھڑے ، حضرت عثمان رکھائی ان سے علیحدہ بھے بیں و فن

اوریاکے متعلق مشہور تصہ ہے۔ اور غلط ہے۔ گراس قصہ کے بدنماحصہ کو حذف کرنے کے بعد مصنف (شاہ ولی اللہ)
 ایک حد تک صحیح مانے ہیں۔ اور تاویل الا حادیث میں اس کی حقیقت پر مفصل بحث کی ہے۔ آئ کل الل علم اس تاویل کو زیادہ پند نہیں کرتے۔ اور قر آن مجید کے اس قصہ کے لئے وہ اور مصداق تلاش کرسکتے ہیں جن کو اس عورت کے واقعات ہے کوئی تعلق نہیں۔ یہاں ہے مسئلہ بطور ایک مثال کے ہے۔ اس لئے نے محققین پر گراں نہیں گزر سکا۔

- الزوشرى: حُبَيْةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَ مُنْ اللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَمَ اللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَةِ اللهُ اللَّهُ اللَّ

ہوئے۔ مصنف کی رائے میں سعید بن مسیب جیسے امام کا اس کی اس طرح تاویل کرنا ہمارے معنف کی رائے ہوں گے۔ مدعاکے لئے بہترین شہادت ہے۔ حشر کے روز کے اکثر واقعات ای طرز کے ہوں گے۔

اکثرلوگوں کے نفوسِ ناطقہ کا تعلق ان کی روح حیوانی سے بہت پختہ اور گہر اہو تا ہے۔ ایسی حالت میں (عالم مثال کے متعلق) او نچے در ہے کے علوم کے سجھنے میں ان کی ہی کیفیت ہوتی ہے جو مادرزاد اندھے کی مختلف قسم کی رنگد ارروشنی کے متعلق ہوسکتی ہے۔ وہ رنگ اور روشنی کی کیفیت اپنے تخیل میں لاہی نہیں سکتا۔ البتہ ممکن ہے کہ لاکھوں سال میں مختلف صور توں اور مثالوں (کو سجھے لینے) کے بعد ان کی کیفیت اس کے ذہن میں آسکے۔

اگر انسان کے نفس ناطقہ (روح اللی) کو نسمہ (روح حیوانی) کی رفتار سے چلنا پڑے اور جب نفس ناطقہ کا نسے سے گہر ااور پختہ تعلق ہے تواسے مجبوراً ایسائی کرنا پڑتا ہے تو وہ عالم مثال کے واقعات وحاد ثات کو جلد نہیں سمجھ سکے گا۔ چو نکہ عام لوگوں کی بہی حالت ہوتی ہے کہ ان کانفس ناطقہ روح حیوانی یا نسمے گہر اتعلق رکھتا ہے، اس لئے وہ او نچے در جے کے علوم یعنی عالم مثال کے واقعات و حادثات کو جلد نہیں سمجھ سکتے۔ البتہ اگر نفس ناطقہ نسمے یاروح حیوانی سے الگ ہوجائے جیسے مرنے کے بعد کی زندگی میں ایک منزل میں پیش آئے گایا نفس ناطقہ کاروح حیوانی سے حیوانی سے تعلق تو ہو، مگر گہر انہ ہو تو یہ کیفیت اس دنیاوی زندگی ہی میں پیدا ہوسکتی ہے۔ اس صورت میں وہ عالم مثال کے واقعات اور حالات کو اچھی طرح اور بہت جلد سمجھ سکتا ہے۔

یہاں پر نابیناحافظ جی کی کھیر کی مثال ذکر کرنے سے مسلد واضح ہو جائے گا۔

ایک نابیناحافظ جی کی اس کے دوست سے ملا قات ہوئی۔ نابینانے اپنے دوست سے پوچھا کہ کھیر کیسی ہوتی ہے؟ اس نے کہ کیا کھایا؟ دوست کا معمولی جو اب تھا" کھیر "نابینانے پوچھا کہ کھیر کیسی ہوتی ہے؟ اس نے کہا" سفید"۔ نابینانے کہاسفید کیسا ہو تا ہے؟ دوست نے جو اب دیا جیسے" بگلا" اور پھر اس نے پوچھا کہ بگلاکیسا ہو تا ہے؟ دوست نے ہاتھ کوچو پچ کی شکل بناکر کہا کہ بگلایوں ہو تا ہے۔ حافظ جی نے اس کے ہاتھ کو ڈول کر کہا کہ بیر ٹیر ھی کھیر ان کے حلق سے کیسے اتری ہوگی؟

انسان کو لکھنا پڑھناشر وع کئے کافی عرصہ گزر چکاہے، گر اندھوں کے لئے لکھنے پڑھنے کاسامان کتنی دیر کے بعد پھر میسر آیا۔اب اگر اس میں ترقی جاری رہتی ہے توایک لمبے زمانے کے بعد ممکن ہے کہ وہ ایک دن روشنی کو بھی سجھنے لگ جائیں۔



اسی طرح جن لوگوں میں روح حیوانی کے غلبے کی وجہ سے نفس ناطقہ کی انکشافی طانت بہت تھوڑی ہے انہیں مرنے کے بعد کی زندگی میں دو تین مختلف قشم کے تجربوں میں سے گزرناپڑے گاتو کہیں جاکر انہیں وہ بصیرت حاصل ہوگی جس کے ذریعے سے وہ عالم مثال کے علوم سمجھ سکیں۔اس کے بعد ان کی آتماکا بید دور ختم ہو کرنیا دور شروع ہوگا)۔

# بصیرت پیدا کرنے کی چند صور تیں

جن لوگوں کی انکشافی قوت نہیں ہے ان میں بصیرت پیدا کرنے کے لئے محشر میں جو تجربے استعال ہو نگے،ان کی چند مثالیں دی جاتی ہیں:

ا)۔ محشر میں جب پہلے پہل لوگ کھڑے ہونگے ان سے کہاجائے گا کہ حساب دو، تو بعض لوگوں کا حساب بہت آسان ہو گا اور بعض لوگوں کا بہت مشکل (اس سخق سے حساب دینے میں ان کی روحانی قوت پر چوٹ پڑے گی اور پر دے کچھ کم ہونگے۔ دنیا میں جن انسانوں کو درشت خو حاکموں سے پالا پڑا ہے وہ سمجھ سکتے ہیں کہ انسان اپنی ہستی وہاں کیسے گم کر بیٹھتا ہے۔ ان لوگوں کا اپنی ہستی سے ذرا خفلت بر تناہی ان کی ترقی کا ذریعہ ہے۔ ان کے دماغ پر بہیمیت نالب آچکی ہے اب اس پر جس قدر سختی ہوگی اثناہی اس سے بعد ہونے لگے گا۔ اور بہی انسانی ترقی کا راز ہے کہ جب بہیمیت سے بعد ہوتا ہے قویہ اپنے آپ کو سمجھے لگتا ہے۔ یعنی اپنی ہستی کو پہچانے لگتا ہے اور ترقی کر سکتا ہے۔ یہ سخت حساب انتقامی کیفیت نہیں ہے بلکہ ان کے مرض کا ایک علاج اور اخلاقی کیفیت نہیں ہے بلکہ ان کے مرض کا ایک علاج اور اخلاقی کیفیت نہیں ہے بلکہ ان کے مرض کا ایک

۲)۔ (محشر میں دوسری چیز جس سے انہیں واسطہ پڑئے گاوہ) جہنم پر پل صراط کاراستہ ہوئے کہ جس پرسے انہیں گزرنا پڑے گا۔ بعض تو بالکل سالم گزر جائیں گے اور بعض ایسے ہوئے کہ کانے اور دوسری روکنے والی چیزیں ان کے بدن پر خارش پیدا کر دیں گی، گر وہ اس سے پار نکل سکیں گے۔ (یہ تجربہ ان کی ہمت کو زندہ کرنے والا ہے۔ اب نیچ دوزخ صاف نظر آرہی ہے۔ اگر وہ زور دے کر احتیاط سے نہ گزریں تو ان کے لئے یقینی موت ہے۔ اس طرح ان کی تمام قوت ارادی ایک نقطے پر جمع ہو جاتی ہے۔ اور یہ بھی ان کے اندر روشنی پیدا ہونے کا ایک ذریعہ بنتی ہے۔)

المُورِّ مَن اللهُ الْمَالِقَهِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِقَهِ ﴿ وَمَرْ مَن اللَّهُ المُالْمَالِقَهِ ﴿ وَمَاللَّهُ اللَّهُ الْمُالِقَهِ ﴿ وَمَا لَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُالِّعُ اللَّهُ الْمُالْمِيلُونَا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْحَالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا لَاللَّا اللَّالَّ الل

۳)۔ تھم ہوگا کہ انسان اس کے پیچھے جائے جسے اس نے دنیا میں اپناامام بنار کھا تھا۔ اس میں بعض آد می نجات پا جائیں گے اور بعض ہلاک ہو جائیں گے (وہاں ہر شخص کے امام متبوع (یعنی وہ امام جس کے پیچھے انسان چلتا ہے) کی ایک صورت ظاہر ہوگی اور انہیں تھم دیا جائے گا کہ تم جس طرح دنیا میں اس کے پیچھے چلتے تھے اب پھر اس کے پیچھے جاؤ۔ وہ شوق سے اس کے پیچھے چلتے تھے اب پھر اس کے پیچھے جاؤ۔ وہ شوق سے اس کے پیچھے چلتے تھے اب پھر اس کے پیچھے جاؤ۔ وہ شوق سے اس کے پیچھے چلتے تھا اور وہ بات گا اور ان کی جو کی اور حجاب تھا وہ دور ہو جائے گا اور ان کی نجات ہو جائے گی لین ان کا حشر کا جھکڑ اختم ہو جائے گا۔ بعض اماموں کے پیچھے لگ کر تباہ ہو جائیں گے۔)

۳)۔ ہاتھ پاؤں بولنے لگیں گے (ان کو سمجھ آنے لگے گی کہ بید کام جو ہمنے کیا تھااس کا متیجہ ہے تو اس طرح اپنے بدن سے تمام اعضاء کے فعل انہیں یاد آئیں گے۔ اوران کے نتائج انہی کھٹے نظر آنے لگیں گے۔اس سے ان کی بصیرت روشن ہوجائے گی۔)

۵)۔ انہیں پڑھنے کے لئے اپنے عملی چٹھے دیئے جائیں گے۔ یہ بھی کرم اور اس کے پھل کا ایک تصور ہے جو ان کے دماغ پر ایک خاص اثر ڈالے گا۔ ہاتھ پاؤں کے بولنے کی جو صورت ہے وہ زیادہ تر ان پڑھ لوگوں کو زیادہ مؤثر کرے گا۔

۲)۔ جس چیز سے اس نے بخل کیا ہے اسے اس کو گردن پر اٹھانا پڑے گا۔ اس سے اسے داغ دیاجائے گا( اس سے در حقیقت بخیل انسانوں کو ان کے اعمال کے نتاتئ پر متنبہ کرنامنظور ہے)

خلاصہ یہ کہ یہ سب اس چیز کی صور تیں اور شکلیں ہیں جو انسانی روح میں اعمال کی روح مخفوظ تھیں۔ان صور توں کا خاص شکل میں ظاہر ہونا اس کے مطابق ہے۔جوصورت نوعیہ کے احکام اس کے لئے معین کرتے ہیں۔(ایک انسان دنیا میں براکام کر تاہے۔ جیسے اس کے پاس کا فی سے زیادہ کھانا موجود ہے۔ اور ایک بھوکا مسکین اس کے روبر ودم تو ژر رہاہے اور یہ بخیل اس بھوکے کوروٹی نہیں دیتا۔ اس فعل کا جو اثر اس مسکین کے دل پر ہوگا اسے صورت نوعیہ انسانی محفوظ رکھتی ہے۔ وہی چیز اسے دے دی جائے گی۔اس سے اس کے دماغ میں ایک تعنبہ پیدا ہونا شروع ہوگاہر ایسامعلوم ہوتا ہے کہ جو کھے حشر میں تکلیفیں پیدا ہورہی ہیں وہ انتقامی عذاب ہے۔ اس کی مثال ایسی ہے جس طرح دنیا میں بادشاہ اپنے مخالفین کو تکلیف دیتے ہیں۔ واعظ لوگ انہی مثالوں سے ان احکام کو عام انسانیت کے ذہن نشین کرتے ہیں۔ مگر یہ حقیقت سے لوگ انہی مثالوں سے ان احکام کو عام انسانیت کے ذہن نشین کرتے ہیں۔ مگر یہ حقیقت سے لوگ انہی مثالوں سے ان احکام کو عام انسانیت کے ذہن نشین کرتے ہیں۔ مگر یہ حقیقت سے لوگ انہی مثالوں سے ان احکام کو عام انسانیت کے ذہن نشین کرتے ہیں۔ مگر یہ حقیقت سے اس کی مثالوں سے ان احکام کو عام انسانیت کے ذہن نشین کرتے ہیں۔ مگر یہ حقیقت سے اس کی مثالوں سے ان احکام کو عام انسانیت کے ذہن نشین کرتے ہیں۔ مگر یہ حقیقت سے اس کی مثالوں سے ان احکام کو عام انسانیت کے ذہن نشین کرتے ہیں۔ مگر یہ حقیقت سے اس کی مثالوں سے ان احکام کو عام انسانیت کے ذہن نشین کرتے ہیں۔ مگر یہ حقیقت سے اس کی مثالوں سے ان احکام کو عام انسانیت کے ذہن نشین کرتے ہیں۔ مگر یہ حقیقت سے اس کی مثالوں سے در میں مثالوں سے اس کی مثالوں سے مثالوں سے مثالوں سے اس کی مثالوں سے مثالوں سے مثالوں سے اس کی مثالوں سے اس کی مثالوں سے اس کی مثالوں سے اس کی مثالوں سے مثالوں س



بہت دور ہیں۔ یہ تمام تکلیفیں صرف اس وجہ سے ہور ہی ہیں کہ مجرم کی طبیعت کی ترقی اور اصلاح کی جائے اور اس کی تکلیف اور عذاب کی شکل بھی وہی ہے جو اس کے فعل نے انسانوں میں پیدائی تھی، ہر وہ انسان جس کا نفس ناطقہ بڑا توی ہے اور اس کی روح ہوائی بہت فراخ ہے۔ حشر کی حمثیلیں اس کے حق میں پوری پوری اور زیادہ ہو تگے۔ (یعنی جس قدر حجاب بڑے ہو تگے ان کے زائل کرنے کے لئے بھی زیادہ کو حشش کی ضرورت ہوگی) اس لئے رسول کریم مُنا اللّٰیٰ خِم ہوجائے نے فرمایا:ان اکثر عذاب امتی فی قبود هم (میری امت کا عذاب اکثر قبروں میں ختم ہوجائے گا) (یعنی ہے امت پہلی امتوں کی بہ نسبت کمزور ہے، اس کے لئے حشر کی تصویریں زیادہ نہیں بنیں گی۔ تھوڑی کی بات سے یہ جلدی سمجھ جائیں گے۔)

# حشرکے بعض مظاہر

حشر میں بعض ایس مثالیں (مثالی چیزیں) بھی ظاہر ہوں گی جن کے مشاہدے کے لئے تمام روحیں ایک درجے پر ہوں گی۔ مثلاً رسول کریم منگالین کے نبی ہونے کے بعد جوہدایت آپ کے ذریعہ دنیا میں پھیلی وہ ایک حوض کی شکل میں ظاہر ہوگی ( یعنی لوگوں کو دنیا میں رسول کریم منگالین کی صورت میں ظاہر ہوگا۔ اور آپ کے فیض یافتہ لوگوں کو اس حوض سے پانی ملے گا۔ یہی حوض کو ثر ہے جو قر آن مجید کی تعلیم سے فائدہ حاصل کرنے کو ظاہر کر تا ہے) اور انسان کے جس قدر اعمال محفوظ ہیں وہ تر ازو میں سب کے لئے یکسال تو لے جائیں گے۔ اور (پہلے درجہ میں) انعام، اچھے کھانے، اچھے چین، نہایت خوبصورت عور توں ،عمدہ لباس اور اچھے گھروں کی شکل میں نمایاں ہوگا۔

# نوعی اور شخصی خوا ہشیں

انسانی نفس کی ظلماتی حالتوں سے نعمت تک پینچنے میں بہت سے عجیب درجے ہیں جور سول

کریم مَکَّ الْنِیْکِمْ نے اس آدمی کے بارے میں بیان فرمائے جو دوزخ میں سے سب سے آخر میں نکل

کر جنت میں داخل ہو گا(یہ لمبی حدیث ہے) انسانی روحوں کی ایک قسم کی خواہشیں الی ہیں
جس میں تمام نوع انسانی متفق ہے، الی شکل میں انعام معین ہو گا۔ اس کے بعد خواہشیں الی

بھی ہیں کہ وہ بعض انسانوں میں پائی جاتی ہیں اور دوسر وں میں نہیں پائی جاتیں (یعنی ان کا بھی

لحاظ رکھاجائے گا) یہی اس حدیث کامطلب ہے جس میں رسول کریم مَنَّ النِّنِیْمُ فرماتے ہیں کہ میں

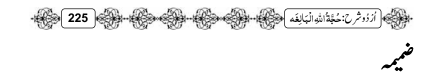
لحاظ رکھاجائے گا) یہی اس حدیث کامطلب ہے جس میں رسول کریم مَنَّ النِّنِیْمُ فرماتے ہیں کہ میں

المُورِّ مَن اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَمَ مَا مَا لَا مُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَةِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّا اللَّهُ اللّلْحَالِمُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللل

بہشت میں گیا۔ ایک گندم گوں سرخ ہون والی لڑی دیکھی۔ میں نے پوچھا، جر ائیل علیہ اللہ علیہ اللہ کیا ہے، (بین عربی خراق میں یہ خوبصورتی کا نمونہ نہیں ہے۔ گر حبش کے لوگ اس قسم کی عور توں کو پند کرتے ہیں) اس نے کہا اللہ تعالیٰ نے یہ جعفر کے لئے پید کی ہے۔ (حضرت جعفر پہلی ہجرت میں حبشہ میں کافی زمانہ تک رہ کر آئے تھے) اور رسول کریم مکالٹیٹو کے جعفر بن ابی طالب ڈکالٹیٹو کے جب اللہ تعالیٰ تجھے جنت میں داخل کرے گااگر توچاہے کہ گھوڑاہو گاجو جہاں تیر اتی چاہے گاتھے اڑا تا پھرے گا۔ گھوڑے پر سوار ہو تو سرخیا قوت کا ایک جنتی جنت میں کھیتی کرنے کی اجازت مائے گا۔ اللہ تعالیٰ ایک حدیث میں آتا ہے کہ ''آیک جنتی جنت میں کھیتی کرنے کی اجازت مائے گا۔ اللہ تعالیٰ فرمائیں گے کہ کیا ہونے کے لیے گاہور دو سری طرف فرمائیں گے کہ کیا ہونے کو جھوٹے ہے، گرمیں خود کاشت کرکے دیکھناچا ہتا ہوں۔ "تو یہ ایک طرف فنی ڈالے گا اور دو سری طرف کھیتی تیار ہوجائے گی۔ اس کے غلہ کے ڈھیر چھوٹے چھوٹے پہاڑوں کی مائند لگ جائیں گے۔ تو اسے اللہ تعالیٰ کہے گا، اس کے غلہ کے ڈھیر چھوٹے چھوٹے پہاڑوں کی مائند لگ جائیں گے۔ تو اسے اللہ تعالیٰ کہے گا، اے آدم کے بیٹے! لے تیر اپیٹ کی چیز سے نہیں بھر تا (یہ نمونہ ہے ان خاص خواہشوں کا جواگی زندگی میں پوری کی جائیں گی اس کے بھر آخر میں اللہ تعالیٰ جل شانہ کا دیدار اور اس کی تجلیات کا ظہور ہو گا اور یہ دیدار ایکی جنت میں ہو گاجہاں مشک کے ڈھیر گے ہوں گے۔

اس کے بعد جو پچھ ہونے والا ہے اس کے بیان سے ہم یہاں خاموش ہو جاتے ہیں اور اس کا ذکر نہیں کرتے ۔ اس میں ہم رسول الله مَا الله عَالَیْدُ الله مَا الله الله الله مَا الله الله مَا الله





# شاه ولى الله كا فلسفه عمر انبات ومعاشيات

مرتب: شیخ بشیر احمد بی اے تلمید امام انقلاب حضرت مولا ناعبید الله سند هی ؓ

web: www.hikmatequran.org -----
email:hikmatequran@gmail.com



#### تمهيد

سب تحریف اس خدائے وحدہ الاشریک کوزیاہے، جس نے انسان کو خلعت وجود بخشااور اسے وحی کے ذریعے سے معاشیات وعمرانیات کے قواعد سکھائے اور اپنے قریب پہنچنے کے اصول الہام کئے اور اسے ان علوم کے سبب سے تمام حیوانوں پر فوقیت عطا کی۔ پھر اس کی جبلت میں جو با تیں رکھی ہیں ان کی یاد دہائی کرانے کے لئے نبی جیجے۔ جنہوں نے انسانی معاشر سے کی اصلاح کی کوشش کی۔ ان سب میں افضل واعلیٰ حضرت مجمد مصطفیٰ منافینی ہیں، جو ایک تو عرب کے قومی نبی بناکر جیجے گئے، تاکہ معظمہ اور اس کے اردگر دکی بستیوں کو معاشی نظام کے بگاڑ اور خداشاسی سے فراموش کے خطر ناک نتائج سے آگاہ کریں اور دو سرب سب قوموں کی رہنمائی کے لئے بین الا قوامی تعلیم اور اس تعلیم کو قیامت تک تمام اقوام پر غالب قوموں کی رہنمائی کے لئے بین الا قوامی تعلیم اور اس تعلیم کو قیامت تک تمام اقوام پر غالب آپ منظافی بیا کیا اور جی حقی ہوں قرآئی اصول ہیں، انقلاب بیا کیا اور پھر آپ کے ساتھیوں اصول ہیں، انقلاب بیا کیا اور پھر آپ کے ساتھیوں کے اجتماع نے قیمر و کسریٰ کے غلط اقتصادی نظاموں کو برباد کرکے جن کے تحت صحیح خداشاسی فراموش ہو چکی تھی، وہ نمونے کی بین الا قوامی حکومت پیدا کرد کھائی، جو رہتی دنیا تک صحیح خداشاسی معاشی اور اقترائی (خداشاتی) نظام کا بہترین نمونہ رہے گی۔

خدا کی بہت بہت رحمتیں ہوں ان اصحاب فکر پر جنہوں نے قانون البی (قرآن حکیم) کو انسانی معاشر ات (Societies) میں جاری کرنے کے اصول وضع کئے۔ان میں سے آخر میں اور بہت بڑاوہ صاحب فکر ہے جسے دنیالمام ولی اللہ دہلوی میشاللہ کے نام سے جانتی ہے۔ جس نے اس وقت جب دنیا قرآن کو بھول چکی تھی، تعلیم قرآن کی حکمتوں کو اجا گر کیا اور اس تعلیم کی بنا

علی از در شرح الله البالید می البالید الله البالید ال

آنًا بَعْدُ بندهُ ضعيف، بشير احمدوَّ قَقَدُ الله لِغَد، بن شيخ الله دين، مرحوم ومغفور لوديانوي، عرض پرداز ہے کہ اس زمانے میں کہ وادیء چین سے ریف مراکش تک اور برفستان ٹنڈراسے ریگزار کالاباری تک بدقتمتی سے کہیں بھی ایس حکومت باقی نہیں رہی جس کا قیام صحیح انسانیت کے اصول پر ہو اور ہر جگہ غلط اصول پر نام نہاد جمہوری یا نیم جمہوری حکومتیں پیدا ہو چک ہیں۔ ضروری ہے کہ ایک الی جماعت پیدا کی جائے جو صحیح انسانیت کے اصول پر، جن کی تدوین قرآن مکیم میں کی گئی ہے، ایک عالمگیر انقلابی حکومت پیداکرے۔ چوکلہ ہمارے ملک میں اس کی دعوت سب سے پہلے ججة الاسلام، امام الحکمت، امام ولى الله د بلوى عِشلية نے دى، اس لئے ہمارا فرض تھا کہ سب سے پہلے ہم ہندوستانی ہی اس وعوت پرلبیک کہتے۔ چنانچہ ہمارے بزر گوں نے امام ولی الله دہلوی میشاند کی جماعت کی تحریک کوہندوستان کے اندر کامیاب بنانے میں جوسر گرم کوششیں اور جانفشانیال کیں،ان کے ذکرسے تاریخ ہند کے صفحات روشن ہیں۔ لیکن اس زمانے میں اکثر نوجوان اس حقیقت سے بالکل بے خبر ہیں کہ تاریخ بند میں ان ہندوستانی بزر گوں کا کیا مقام ہے، بلکہ خود ہماری جماعت کے اکثر لوگ بھی اپنے ان بزر گوں کے عظیم الثان کارنامے کو اور اپنے اصحاب فکر کے اس بلند فکر کو فراموش کر کے بید خیال کر بیٹے ہیں کہ حضرت امام الحكمة امام ولى الله د ہلوى وَحُدالله صرف ایک فاضل ملائے مسجدى تھے، جنہوں نے کوئی دعوت فکروعمل نہیں دی۔ یازیادہ سے زیادہ وہ ایک اچھے مفسر اور حکیم تھے، جن کی کتابیں عربی مدرسول میں پر هائی جاسکتی ہیں۔اس لئے ضروری ہے کہ حضرت امام الحکمت کا فکر ان کی کتابوں سے نکال کر دنیا کے سامنے پیش کیاجائے۔اس سلسلے میں پہل اس فاضل اجل، امام انقلاب، ماہر علوم ولی اللی کو حاصل ہے جے دنیاعبید الله سند هیم متللمعلیہ کے نام سے جانتی ہے۔اس نے قرآنی انقلابی تعلیم سے متاثر ہو کر اپنے آبائی دین،اپنے ال باپ،عزیز رشتے دار اور آخر میں اسی تعلیم کو سربلندی دینے کے لئے وطن عزیز تک کو خیر باد کہی۔اس نے امام الحكمت، امام ولى الله د والوى مُحِينًا لله ي عَلَيْ كوزنده كيا، زنده كياكيات آج كل ك الل عقل کو سمجھانے کے لئے ان کی زبان میں پیش کیا۔ اہل وطن اجھی اس کی صحیح عظمت کو نہیں پیچان سکے اور اس بے نفس فاضل بگانہ کے انقلابی کارناموں سے بے خبر ہیں۔ لیکن اہل ہند بالعموم اور

veb: www.hikmatequran.org email:hikmatequran@gmail.com



# علم حدیث اور علم اسر ار دین

اگرچہ ہندوستان میں شیخ عبد الحق میں اللہ کے نمانے سے حدیث کاچرچاہونے لگا تھالیکن اس کے حقیقی فروغ کا دور امام ولی اللہ دہلوی میں اللہ کے عہدسے شروع ہو تاہے۔

حضرت امام نے اول تو مو کطا کو حدیث کی تمام کتابوں پر ترجیح دی ● روسرے ان کی دو شرحیں لکھیں۔ عربی میں مسویٰ اور فارسی میں مصفیٰ۔ یہ دونوں طبع ہو چکی ہیں مگر انجمی ان کا اردومیں ترجمہ نہیں ہوا۔

اس کے علاوہ آپ نے بخاری شریف کے ابواب کے عنوان کی حکمت میں ایک رسالہ لکھا جس کانام "شرح تراجم ابواب بخاری" ہے یہ حیدر آباد ( دکن ) میں طبع ہو چکا ہے۔

#### حجة الله البالغه

#### جلداول

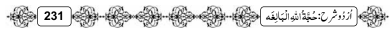
جلداول میں جوبڑے سائز کے ۱۹۳ اصفحات پر مشتمل ہے آپ نے فلفے کے بڑے بڑے اصول بیان کئے ہیں۔ شروع میں گیارہ صفح کے دیباہے میں اس کتاب کی تصنیف کی ضرورت بتائی گئی ہے۔ اس کے بعد سات مجت آتے ہیں۔

0 مقدمہالمصفیٰ - از دُوشر ح: حُجَدًا الله الْبَالِغَه على الله الْبَالِغَه على الله الْبَالِغَه على الله الْبَالِغَه

ہندوستانی مسلمان بالخصوص اس صابر وشاکر، نفس کش، فقیر منش انقلابی کے کارناموں کا صحیح اندازہ لگانے کے قابل ہو جائیں گے تواس کی پوری پوری قدر پیچانیں گے۔اس وقت انہیں معلوم ہو گا کہ حضرت مولاناعبید الله سند هی محید الله معلوم ہو گا کہ حضرت مولاناعبید الله سند هی محید الله معلوم ہو گا کہ حضرت مولاناعبید الله سند هی محید الله معلوم ہو گا کہ حضرت مولاناعبید الله سند هی محید الله معلوم ہو گا کہ حضرت مولاناعبید الله سند هی محید الله معلوم ہو گا کہ حضرت مولاناعبید الله سند هی محید الله معلوم ہو گا کہ حضرت مولاناعبید الله سند هی محید الله معلوم ہو گا کہ حضرت مولاناعبید الله سند هی محید الله معلوم ہو گا کہ حضرت مولاناعبید الله سند هی محید الله میں الله معلوم ہو گا کہ حضرت مولانا کا معلوم ہو گا کہ حضرت مولانا کی الله میں الله معلوم ہو گا کہ حضرت مولاناعبید الله ماله کا معلوم ہو گا کہ حضرت مولاناعبید الله ماله کا کہ حضرت مولاناعبید الله میں کے الله کی کا مولیاناعبید الله میں کے اس مولیاناعبید الله کا کہ حضرت مولاناعبید الله معلوم ہو گا کہ حضرت مولاناعبید الله مولیاناعبید الله میں کا معلوم ہو گا کہ حضرت مولیاناعبید الله میں کا معلوم ہو گا کہ حضرت مولیاناعبید الله میں کا معلوم ہو گا کہ حضرت مولیاناعبید الله میں کے الله میں کا معلوم ہو گا کہ حضرت مولیانا کے الله میں کے الله میں کا معلوم ہو گا کہ مولیانا کے الله میں کے الله میں کا معلوم ہو گا کہ مولیانا کے الله میں کا معلوم ہو گا کہ کا معلوم ہو گا کہ کا معلوم ہو گا کہ مولیانا کے الله کی کام کا معلوم ہو گا کہ کا کا معلوم ہو گا کہ کا معلوم ہو

اوراق ابعد اسی استاذ حکمت ولی اللّٰی کے فیض کے ممنون احسان ہیں۔ ان میں جو صحیح ہے، اس کا تو اب ان کی روح پر فتوح اور ان کے اسا تذہ کرام کی ارواح مقدسہ کو پنچے اور جہال لغزش فہم و قلم ہوگئ ہو، خدائے رحیم و کریم اپنے نبی اعظم مثل تیج اور ان کے جال شار رفقاء کرام کے طفیل معاف فرمائے۔ کیونکہ اس میں عمد کو دخل نہیں۔

وَاللهُ عَلَى مَا نَقُولُ شَهِيدٌ ؟ وَإِنْ مُ دَعُونَا آنِ الْحَدُلُ لِلْهِ رَبِّ الْعُلَمِينُ وَالصَّلَوَةُ وَالسَّلا مُعَلَى وَاللهُ عَلَى مَا نَقُولُ شَهِيدٌ ؟ وَالسَّلامُ عَلَى الْعَظامِ الْعَظامِ الْعَظامِ الْعَظامِ الْعَظامِ الْعَظامِ الْعَظامِ الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَل



مبحث اول

مبحث اول میں اس امر پرروشنی ڈالی گئی ہے کہ انسان کیوں اپنے افعال واعمال کا جو اب دہ ہے اور اس کے اعمال کے نتائج کس طرح نکاتے ہیں۔

#### مبحث دوم

مبحث دوم میں انسان کی زندگی کے دونوں پہلوؤں (لیعنی موت سے پہلے اور موت کے بعد کی زندگی) میں اس کے اعمال کے نتائج پر روشنی ڈالی گئے ہے۔

#### مبحث سوم

مبحث سوم میں انسان کی موجودہ زندگی کی ترنی ترتی کے مدارج اور اس کے اصول بیان کئے گئے ہیں۔

#### مبحث چہارم

مبحث چہارم میں اس بات پر بحث کی گئی ہے کہ ان اصول کے مطابق جو پہلے مبحثوں میں آ کے ہیں، سعادتِ انسانی کیا ہے؟

# مبحث بنجم

مبحث پنجم میں نیکی اور بدی کے اصول پر روشیٰ ڈالی گئے ہے۔

# بحث ششم

مبحث ششم میں سیاست ملی پر بحث کی گئی ہے۔

# مبحث هفتم

مبحث ہفتم میں دکھایا گیاہے کہ حضرت محمد رسول الله مَاکَالْیَا کُمَا تَا الله عَالَیْ کَمَا الله مَاکَالْیَا کَم طرح بنائے جاتے ہیں۔

اس کے بعد ۲۲ صفحات کے قریب ایک تنے کے لئے مخصوص کردیئے گئے ہیں، جن

المُن اللهُ اللهُ

میں اسلامی اصول قانون سازی کی تاریخ پر روشنی ڈالی گئی ہے اور بعض نہایت دلچسپ اور نادر تاریخی حقائق واشگاف کئے گئے ہیں۔

#### جلددوم

ہندوستان میں مولانا محمہ جمال الدین مرحوم مدارالمہام ریاست بھوپال کی کوشش اور حوصلہ افزائی سے مولوی محمہ احسن صاحب نے نہایت تحقیق و تدقیق کے ساتھ مختلف نسخوں کا مقابلہ کرکے ایک عمہ ہ نسخہ ۱۲۸۱ھ (۱۲۸۹ء) میں تیار کیا۔ جس میں مشکل الفاظ کی تشریح کے لئے جابجاحا شیے بھی چڑھائے۔ یہ نسخہ پہلے ہندوستان میں اور پھر مصر میں طبع ہوا۔

میں کے بعد مصر ہی میں اس کا ایک عمہ ہ ایڈیشن چھپا۔ یہ دوسر الیڈیشن اب عام طور پر مل جاتا ہے۔ بعض لوگوں نے اسے اردو میں ترجمہ کیا۔ لیکن جو ترجے راقم الحروف کی نظر سے گزرے ہیں، وہ ذبان اردو اور اداء مطالب کے لحاظ سے ناقص ہیں اور اس عظیم الثان کتاب کے شایان نہیں سمجھے جاسکتے۔

# علم فقه کی خدمت

حضرت علیم الہند امام شاہ ولی اللہ دہلوی میں ہیں ہے۔ فقہ کی خدمت کے سلسلے میں بھی بہت کام کیا۔ ججۃ اللہ البالغہ اگرچہ بظاہر علم اسرار دین کی کتاب ہے، لیکن غورسے مطالعہ کیاجائے تو فقہ کے باب میں بھی اس میں بہت سی مفید با تیں موجو دہیں۔ چنانچہ قسم اول کے مندر جہ ذیل ابواب اس ذیل میں خاص مطالعے کے لائق ہیں:۔

(1) ـ باب ضبط المبهم وتميز المثل ـ

(٢) ـ باب السير ـ

web: www.hikmateguran.org



- (س)\_باب اسباب اختلاف الصحابة والتابعين في الفروع\_
  - (م)-باب اسباب اختلاف مذابب الفقهاء
  - (۵)\_باب الفرق بين الل الحديث واصحاب الرأى
- (٢) ـ باب حكاية : حال الناس قبل المأة الرابعة وبعد با

اس کے بعد قتم دوم میں جا بجا فقہی مسائل پر نہایت د گنشیں بحثیں موجود ہیں، جن کے ساتھ حکمت بھی شامل کر دی گئی ہے۔

فقہ کے متعلق حضرت حکیم الہندنے ایک مخضر رسالہ"الانصاف فی سبب الاختلاف" بھی لکھاہے، جس میں حضرت نبی اکرم مَثَالِثَیْرِ کے زمانے سے لے کر پانچویں صدی ہجری (بار ھویں صدی عیسوی) تک حدیث کی کتابوں کی تصنیف و تالیف اور فقہ کے مختلف مسلکوں کے وجود میں آنے پر بحث کی ہے۔ یہ کتاب عربی میں ہے، اس کا اردو میں ترجمہ ہوچکا ہے۔

# تصوف كي خدمت

تصوف کے موضوع پر بھی حضرت کیم الہندنے اپنی مخصوص طرز پر بعض رسائل لکھے ہیں۔ اس ذیل میں آپ کے مندرجہ ذیل رسائل بہت زیادہ شہرت حاصل کر بھے ہیں:

#### سطعات

یہ فارسی میں ہے اور اس میں مجلی الہی کے مسئلے پر نہایت سیر حاصل بحث ہے۔اس کا اردو میں ترجمہ ہوچکا ہے، لیکن ابھی طبع نہیں ہوا۔

#### بمعات

یہ بھی فارسی میں ہے۔اس میں صوفیاء کے مختلف طریقوں کابیان ہے اور ان کی تاریخ دی گئی ہے۔ نیز فلسفہ اخلاق پر دوّانی وغیرہ کے طریقے سے ہٹ کرنٹی طرز اور نئے اصول پر بحث کی گئی ہے۔

234

الانتتاه في سلاسل اولياءالله

یہ بھی فارس میں ہے۔اس کے حصہ اول میں صوفیاء کے طریقوں کی تفصیل بیان کی گئے ہے۔ القول الجمیل فی بیان سواء السبیل

یہ عربی میں ہے۔ اس میں تصوف کے ان طریقوں کا بیان ہے، جو ہندوستان میں رائج ہیں۔ ہندوستان میں متعدد بار طبع ہو چکا ہے۔ اردوتر جمہ بھی موجود ہے۔

#### الطاف القدس

یہ بھی فارس میں ہے۔اس میں تصوف کے اصول بیان کئے گئے ہیں۔ یہ نہایت مفید رسالہ ہے،اردومیں ترجمہ ہوچکاہے۔

ان کے علاوہ "تفہیمات الہی" جلد اول اور جلد دوم میں بھی تصوف کے جستہ جستہ مضامین آتے ہیں، جو اپنی اپنی جگہ بے حد مفید ہیں۔

حضرت مولاناعبيد الله سندهى وشالله فرماتي بي كه:

" بخلی الی کی تشریح سیحف کے لئے امام صاحب کارسالہ "سطعات" کا پڑھنالازم ہے اور ادراک انسانی کے تنوع کی حقیقت معلوم کرنے کے لئے "الطاف القدس" کامطالعہ ضروری ہے اور اسلام میں فلسفہ کاریخ سیحف کے لئے "مبعات" کامطالعہ کرناچاہئے اور صوفیاء کے طریق کی تفصیل "انتباہ فی سلاسل اولیاء اللہ" (حصہ اول) میں دیمنی چاہئے۔ شاہ صاحب نے اپنے والمہ ماجد سے جس طرح "طریقہ" حاصل کیا اس کی تفصیل "القول الجمیل" میں ملے گی۔ شاہ صاحب کے والد صاحب اور چچاشیخ ابوالرضا محمد مُراثالة کے سوائے حیات، جن کوشاہ صاحب کے فلسفے اور تصوف کی روح کہناچاہئے" انفاس العارفین "میں مذکور ہیں۔"

#### ایک اور جگه فرماتے ہیں کہ:

"حکمت ولی اللّٰبی میں بیر رسالے ابتدائی قاعدوں (Primers)کے طور پر پڑھائے جاتے ہیں۔اس کے بعد امام ولی اللّٰد کی حکمت شروع کی جاتی ہے"۔ (دیاچہ معات، مطبوعہ بیت الحکمت، الامور)



# تاريخ

کسی فلنے اور مسلک فکر کے صحیح ہونے کا ثبوت اس کے سواکوئی نہیں ہوسکتا کہ اس کے ذریعے جو نظری نتائج نکالے جائیں، وہ خارج میں انسانی زندگی میں نظر آ جائیں۔حضرت امام ولی الله دہلوی میشات نے جو فلفہ مرتب کیا، اس کے مطابق تاریخ عالم پر بھی نظر ڈالی اور ائمہ فکر (Leaders of Thought) یعنی انبیاء کرام کی تاریخ اس طرح لکھی کہ وہ سب ایک سلیلے کی کڑیاں معلوم ہوتے ہیں اور ان کی ترتیب میں ایک فکری سلسلہ اُر تقاء نظر آتا ہے۔ بہ بے نظیر بحث ان کی تصنیف" تاویل الاحادیث "میں ہے جواصل میں توفارس میں ہے، مگر جس کااردومیں بھی ترجمہ ہوچکاہے۔

اس سليلے كى سب سے ترقى يافتہ چيز قرآن حكيم كى تعليم ہے،جو بين الا قوامى درجے كى ہے۔اس نے دنیامیں کیاکام کیااور عمل میں آگر کیا شکل اختیار کی،اس کی مفصل تاریخ "ازالة الخفاء "میں مرتب کی گئی ہے،جو فارسی کی ایک ضخیم کتاب ہے۔ یہ بھی مولوی جمال الدین مدار المہام ریاست بھویال کی کوشش ادر مولوی مجمداحسن کی تھیجے سے بریلی کے مطبع صدیقی سے طبع ہو کر شائع ہوئی۔ اس کا بھی اردو میں ترجمہ ہوچکا ہے۔ گر ابھی ایک عمدہ مستند ترجمے کی ضرورت باقی ہے۔

حضرت حکیم الهند امام شاه ولی الله د بلوی توشیقه کافلسفه دو حصول پر مشتمل ہے: (۱)۔ارتفاقات یعنی انسان کی معاشی اور معاشر تی زند گی کابیان۔

(۲)۔اقترابات یعنی انسان اور خداکے در میان تعلق کابیان۔

web: www.hikmateguran.org

الرُونِ مُرَى: حُجَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ كَا اللهِ اللهُ الْبَالِغَهِ كَا اللهُ الْبَالِغَهِ كَا اللهُ الْبَالِغَهِ كَا اللهُ اللهُ

"البدورالبازغه"میں بحث کی ہے۔ بلکہ "حجۃ الله البالغه" کا حصہ اول بھی انہی بحثوں پر مشتمل

ہے۔" تفہیمات الہیہ" (ہر دوجلد) میں بھی جا بحا یہ مباحث آتے ہیں۔ یہ کتابیں نہایت غور سے بڑھنے کے قابل ہیں۔ خیر کثیر ،مدور ہازغہ اور تفہیمات کاار دوتر جمہ انجی تک نہیں ہوا۔ پہلی

دو کتابیں تو عربی میں ہیں اور تیسری کتاب کا کچھ حصہ فارسی میں اور کچھ عربی میں ہے۔

امام صاحب نے ان دونوں باتوں پر اپنی نادر اور بے نظیر تصانیف"الخیر الکثیر"اور



# امام ولى الله اور انقلاب

"محض لوث مار کرنے کے لئے مرنے کی تیاری کرلی جائے تو اسے انقلاب نہیں کہتے۔ انقلاب کے لئے پہلے ایک امر حق معین کرنا ضروری ہے۔ پھر اسے کسی خطہ زبین میں جائے گیر کرنے کے لئے جدوجہد کرنالازم ہے۔ اس امر حق کوکسی جگہ قائم کرنے کے لئے جدوجہد میں جان و مال سب پچھ قربان کردیے کا نام انقلاب ہے۔ " (امالی مولاناعبید اللہ سند ھی میشاندی سا ساما)

امام ولی الله دہلوی میں انقلیمات کا تمام تررنگ قر آن حکیم کی پیروی میں انقلابی ہے۔ اگر انقلاب سے مرادیہ ہے کہ کسی تحریک کا ایک نصب العین ہو، اس کے لئے لڑنے مرنے والی جماعت ہوا ور اس کا ایک نظام عمل (پروگرام) ہو، تو یہ سب چیزیں حضرت امام کی تعلیمات سے صاف طور پر سمجھ میں آجاتی ہیں۔

ان ك نزديك انقلاب كانصب العين قرآن حكيم كى يه آيت ب:

هُ وَالَّذِئَ آرُسَلَ رَسُوْلَهُ بِالْهُلَى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ \* وَلَوْ كَمِعَ الْبُشُرِكُونَ (تَوبه ٣٣)

(خداوند تعالیٰ نے اپنے رسول حضرت محمد مَثَالِثَیْمَ کو ہدایت اور قانون دے کر اس لئے بھیجاہے کہ وہ اسے تمام دینوں پر غالب کرے۔خواہ مشرک لوگ اسے ناپسند ہی کیوں نہ کریں)(ازالہ:الخفاہ مقصد اول ص۳۳)

اس تعلیم کوغالب کرنے والی سوسائٹی عدم تشدد کی پابندی سے پیداہوتی ہے، جسے حضرت امام"فیوض الحرمین" میں خلافت ِباطنہ قرار دیتے ہیں۔

لائحہ ممل خود قرآن حکیم بیان کرتا ہے۔ جہاں کسی جزوی معاملے میں اس کتاب عظیم سے یااس پر عمل کرنے والے اولین انقلابیوں کے عمل سے جنہوں نے حجاز میں کام کیا، کوئی روشنی براہ راست نہ مل سکے، وہاں سوسائٹ کے لیڈر خود مناسب راہ عمل تلاش کریں گے۔

- الروس عَبَقِ اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَة اللهُ اللهُ الْبَالِغَة اللهُ اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِعَة اللهُ اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبِيلِيِّ اللهُ الْبِيلِيِّ اللهُ الْبِيلِيِّ الْبَالِغَالِي الْبِيلِيِّ الْمُعِلِيِّ الْمِنْ الْمِ

حضرت امام الہند کی تصنیفات کے مطالع سے ان کی انقلابی تحریک کے مندرجہ ذیل اصول سمجھ میں آتے ہیں:

(۱)۔ قرآن کیم ایک بین الاقوامی نظام کا حامل ہے، جوانسانیت عامہ کے لئے ایک مستقل اور موٹر بالذات حکمت عملی پیش کر تا ہے۔ اس کے نفاذ کے لئے کسی خاص زمانے یا کسی خاص قوم یازبان کی قید نہیں۔ جس زمانے میں کوئی قوم اس کے پیدا کردہ انقلاب سے روگر دانی کرکے ار تجاع (Reaction) میں مبتلا ہوجائے اس زمانے میں کوئی جماعت قرآن کی ہماعت قرآن کی جماعت کے اصول پر عمل کرکے انقلاب برپاکر سکتی ہے اور کامیاب ہوسکتی ہے۔ اس انقلاب کی بہترین مثال وہ ہے جو حضرت محمد رسول الله منگا الله جا اور آپ کے ساتھیوں نے تاریخ اسلام کے بہترین مثال وہ ہے جو حضرت محمد رسول الله منگا الله جا قرآنی اصول پر انقلاب برپاکر نے والی جماعتوں کیائے آفاب بدایت کاکام دے گی۔

(۲)۔معاشی او خی خی کسی اجھاع انسانی کی خرابی کاسب سے بڑاسب ہوتی ہے۔اس حالت کی اصلاح کے لئے انقلاب آتا ہے جس کا نتیجہ یہ ہو تاہے کہ او خی خی دور ہو جاتی ہے،ہر شخص کی معاشی ضرور تیں پوری ہونے گئی ہیں اور خدا پر ستی کے لئے وقت اور مہلت مل جاتی ہے۔

حضرت کیم الہند امام ولی اللہ دہلوی تُرواللہ ہمارے دور میں قر آنی انقلاب کے سبسے بڑے رہنما ہیں۔ چانچہ وہ خود بھی مدعی ہیں کہ انہیں خداتعالی نے اس دورِ حکمت (Scientific Age) کا امام مقرر کیاہے ۔ آپ ار تجامی نظام کو قور کر عادلانہ نظام قائم کرنا اور اس کے لئے ایک منظم جماعت تیار کرناچاہتے ہیں ۔ آپ کے انقلابی نظر یے کاعنوان فک کل نظام (ہر ایک بوسیدہ نظام کی بربادی ) ہے۔ اس کے لئے آپ حسب ضرورت لڑنا بھی ضروری سجھتے ہیں۔ آپ اس انقلاب کامر کرد بھی کو قرار دیتے ہیں ۔ چنانچہ آپ اور آپ کے فرزند جلیل حضرت امام عبدالعزیز تُحیاللہ کی پیداکردہ جماعت نے ایک مرتبہ انقلاب کانہایت شاندار نمونہ قائم کر کے دکھادیا۔ گرناساز گار حالات اور ساتھیوں کی غلطیوں کی وجہ سے جلد ہی ٹوٹ گیا ہے۔ لئی اس فکر پر کام کر رہی ہے۔ ٹوٹ گیا ہی ان کا فکر اب تک زندہ ہے اور ایک جماعت اب تک اس فکر پر کام کر رہی ہے۔

web: www.hikmateguran.org

<sup>&</sup>lt;sup>©</sup> تفهيمات الهبيه ، جلد دوم ، ص ١٣٣١

<sup>€</sup> تفهيمات الهبيه، جلد اول ص٠١١

<sup>🗝</sup> ججة الله البالغه، جلد اول ص٠٥

میر معلقہ بالد ہوں ہے۔ اس کا خاتمہ اس معر کہ ہے ہواجو اسلام ہندی راسا ۱۸ امیں بالا کوٹ میں چیش آیا۔



# بحث ِارتفاقات

# انسان کی ترنی ترقی کی منزلیں

# ارتفاقات سے کیام ادہے؟

انسان اس دنیامیں زندگی بسر کر تاہے تواسے دوقتم کی دقتیں پیش آتی ہیں:

ا)۔وہ اپنے روز مرہ کے کام میں بعض رکاوٹیں پاتا ہے۔مثلاً کسی وزنی چیز کو ایک جگہ سے اٹھا کر دوسری جگہ لے جانے کی حاجت ہوتی ہے۔کسی بھاری وزن کو اوپر اٹھانے کی ضرورت پرتی ہے۔

۲)۔ زندگی کے مسلوں پر غور کر تاہے تواسے بعض گھیاں سلجھانی پڑتی ہیں۔ مثلاً حیات کیا ہے؟ انسان کی زندگی کا مقصد کیا ہے؟ کیا انسان مرکز ہمیشہ کے لئے فناہو جاتا ہے؟ سوسائٹی کے نظام میں جو بگاڑ پیداہو گیا ہے اس کے کیا اسباب ہیں؟ وغیرہ۔

عقلندلوگوں نے ان مشکلات کے آسان حل دریافت کئے ہیں اور دریافت کرتے رہتے ہیں۔ بیں۔ معاشی اور فکری مشکلات پر آسانی سے عبور حاصل کرلینے کے ان طریقوں کو" اِدْتِفَاقَات"یا" مَرافقِ "کہتے ہیں۔

# إر تِفَاقات كى دوقتميں

ار تفاق کامادہ رفق ہے، جس کے معنی نرمی یا نرمی سے کام لینے کے ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ انسان کے فائدے کی جتنی چیزیں ہیں، وہ کا نئات میں موجود توہیں، لیکن وہ انسان کے خود بخود کام نہیں آتیں۔وہ" سرکش"اور" باغی "ہیں۔انسان کو انہیں رام کرکے نرمی کے ساتھ کام لینا پڑتا ہے۔ ایسے ہی دنیا پر سوچ بچار کرنے کے سلسلے میں جو مشکل گھیاں سامنے آتی ہیں، وہ رفتہ رفتہ سوچنے ہی سے کھلتی ہیں۔ اس طرح ارتفاقات کی دو قسمیں بن گئی ہیں۔

240

ا) ارتفا قات معاشیه۔ ۲) ارتفا قات الہید۔

#### ا) ارتفا قات معاشیه

انسان کو کھانے پینے، رہنے سہنے کے سلسلے میں جو مشکلات پیش آتی ہیں، ان کے حل کے طریقوں کانام إِدْ تفاقاتِ مَعَاشِیَّه ہے۔

# عقل انسانی کامقام

اس اجمال کی تفصیل ہے ہے کہ انسان اکثر حیوانات کی بہ نسبت بہت کرور ہے۔ چنانچہ ہاتھی اور شیر کی بدنی قوت، گوڑے اور ہرن کی رفتار، کتے کی سو تھے کی قوت، بازکی دیکھنے کی طاقت اور زرافے کی سننے کی قوت انسان کی ان قوقوں سے کہیں زیادہ ہے۔ اب سے چندلا کھ سال ادھر کرہ زمین پر دیوزاد Dinosaur کی قشم کے حیوانات پائے جاتے تھے۔ ان کے مقابلے میں انسان اتنا چھوٹا تھا، جتنی انسان کے مقابلے میں چڑیا۔ بایں ہمہ وہ بڑے بڑے حیوانات فناہوگئے۔ لیکن حضرت انسان اب تک نہ صرف زندہ ہے، بلکہ ہر زمانے کی موجود مسل کے بڑے بڑے جانوروں پر غالب رہا ہے اور بعض کو قابو میں لاکر کام بھی لیتارہا ہے۔ چنانچہ وہ اب برما اور وسطی افریقہ میں ہاتھی سے، ہندوستان اور دوسرے ملکوں میں گھوڑے حیوانوں میں اونٹ سے نہایت آشی سے کام لے رہا ہے۔ اس کامطلب ہیہ کہ انسان میں صحر اکوں میں اونٹ سے نہایت آشی سے کام لے رہا ہے۔ اس کامطلب ہیہ کہ انسان میں ان حواس کے علاوہ، جن میں وہ دوسرے حیوانوں کا شریک ہے، ایک ملکی نور بھی موجود ہے، وی حوال کے علاوہ، جن میں وہ دوسرے حیوانوں کا شریک ہے، ایک ملکی نور بھی موجود ہے، بی حصہ ہے جو انسان کی جسمانی کمیوں کونہ صرف بوراکر تاہے بلکہ اسے حیوانات تو حیوانات، کا نئات کی (شاید) ہرشے پر فوقیت دیتا ہے۔

#### آلات كااستعال

انسان کی اس دہنی برتری کا نتیجہ یہ ہے کہ دنیا میں زندگی بسر کرنے کے سلسلے میں جہال پہنے کر حیوان ٹہر جاتا ہے انسان دہاں سے بھی آگے بڑھتا ہے۔ چنانچہ عام حیوانوں کی طرح انسان بھی غذاکے لئے بعض چیزوں کا محتاج ہے۔ یہ چیزیں قدرت الہیہ نے اس کی پیدائش سے

پہلے ہی پیدا کرر کھی ہیں۔اور ان کی تخلیق میں انسان کا کوئی ہاتھ نہیں۔مثلاً انسان پانی پیتا ہے اور
کھل کھا تاہے۔ان کی پیدائش میں انسان کی عقل و حکمت اور محنت و صنعت کا کوئی د خل نہیں
ہے۔ لیکن انسان جب دیکھتا ہے کہ کسی چیز کو اپنی طبعی قوت سے حاصل نہیں کر سکتا ، تو خدا
تعالیٰ کی پیدا کی ہوئی دوسر کی چیز وں کو اپنے مقصد کے حاصل کرنے کا ذریعہ بنا تا ہے۔مثلاً وہ کسی
در خت کی بلند شاخ پر ایک پھل لگا ہواد مجھتا ہے ، جس تک اس کا ہاتھ نہیں پہنچ سکتا ،وہ ڈھیلا اٹھا
کرمار تاہے ، پھل نیچے آگر تا ہے اور دہ اٹھا کر کھالیتا ہے۔ یہ آلے کا استعمال ہے۔

پھر وہ مجھی ڈھیلا بھی نہیں پاتا۔اب اس کی عقل ایک اور طریق کی رہنمائی کرتی ہے۔وہ کسی در خت کی ایک لجبی ٹہنی توڑ کر اس کا ایک سر اہاتھ میں تھامتاہے اور دوسر اسر اپھل تک پہنچاتاہے اور اس طرح این طبعی توت وہاں تک پہنچا کر پھل گر الیتا ہے۔یہ بھی آلے کا استعمال ہے۔ آلات کے استعمال میں انسان تمام حیوانات پر فائق ہے۔ اس میں انسان نے جہاں تک ترقی کی ہے اور کر سکتاہے، حیوانات اس کالا کھوال حصہ بھی نہیں کر سکتے۔

# انسان كى دوتعريفيس: شاهر فيع الدين كى تعريف

بعض حماء نے انسان کی تعریف حیوان ناطق سے کی ہے۔اس کامطلب میہ کہ وہ سوچ سمجھ سکتا ہے اور سوچ بچار کے نتائج فصیح کلام کے ذریعے سے ظاہر کر سکتا ہے۔اس سے علوم پیدا ہوتے ہیں۔ حکماء کے ایک اور گروہ نے انسان کی تعریف یہ کی ہے کہ وہ حیوان جو آلات استعال کرتا ہے۔اس سے انسانی صنعتیں پیدا ہوتی ہیں۔

تعجب کی بات ہے کہ شاہ رفیع الدین و عین این امام الائمہ امام ولی الله محدث وہلوی ؟ نے اپنی تصنیف "دیکھیل الاذہان "میں انسان کی جامع تعریف یہ کی ہے:

"وَمَايَتَفَكَّرُويَصْنَعُ بِالْلَا لَاتِ إِنْسَانًا ٱرْضِيًّا ""

لین جوسوچتاہے اور آلات سے اشابنا تاہے، انسان ارضی ہے۔

اسی طرح ہر روز انسانی ضرور تیں بڑھتی گئیں اور نئی نئی حاجتوں کے بچر اکرنے کے نئے استعال ترقی کرتا گیا اور آلات بھی بہتر سے

• « بخيل الاذبان" باب ثالث (نسخه تقلمي، كتب خانه مدرسه دار الارشاد، گوځه پير حېننداضلع حيدرآ بادسند هـ)

بہتر بنتے گئے۔ چنانچہ ہزاروں سال پہلے کی انسانی بستیاں کھودی گئیں، توانسانی ہڈیوں اور پنچروں وغیرہ کے ساتھ پھریادھات کے آلات بھی دستیاب ہوئے ہیں، جن سے لوگ کام لیتے تھے۔ ان کھدائیوں میں ثابت ہوا کہ پہلے زمانے کے لوگوں کے مقابلے میں پچھلے زمانے کے لوگوں کے پاس زیادہ ترقی یافتہ آلات تھے۔ اب توانسان نے آلات کے استعال میں بے انتہاتر تی کرلی ہے۔ عظیم الثان کلیں اور نہایت پیچیدہ اور نازک آلات بن گئے ہیں، جن کی مددسے تھوڑی قوت و محنت اور تھوڑے مواد (Material) کے استعال سے نہایت کم وقت میں بہت بڑے بڑے نتائج حاصل کئے جاسکتے ہیں۔

#### اجتماع كااستعال

انسان کا یہ خاصہ بھی ہے کہ وہ اپنے ذہن میں ایسے کام کا نقشہ سوچتا ہے، جیسے پل بنانا،
پہاڑوں سے دھا تیں نکالنا یا سوسائی میں اچھی با تیں رائے کرنا۔ اگر وہ ایسی کسی بات کو اکیلا پائیہ
مخیل تک پہنچانا چاہے تو اسے سیکڑوں برس لگ جائیں اور بے حد محنت کرنی پڑے۔ اس لئے وہ
دوسروں کو بھی اس کام میں شریک کرنے کی کوشش کر تا ہے۔ وہ اس مقصد کے لئے سمجھد ار
لوگوں سے بحث کر تا ہے۔ طرح طرح سے پروپیگنڈ اکر تا ہے۔ رفتہ رفتہ اس کا نظریہ زیادہ
صاف اور عام طور پر قابل قبول ہو جاتا ہے اور لوگوں کا ایک گروہ اس کے ساتھ مل کر کا کرنے
کو آبادہ ہو جاتا ہے۔ اکثر لوگ اس نظریے کی شکیل کے لئے اپنی زند گیاں وقف کر دیتے ہیں۔
اسے اجتماع کہتے ہیں۔ یہ اجتماع کسی کام کو جلد پایہ سمجیل تک پہنچانے میں اسی طرح موثر ہو تا
ہے جس طرح مشین اور آلات۔

غرض دنیا کے بڑے بڑے عقلند آدمی آلات اور اجتماع سے کام لے کر تھوڑے وقت اور تھوڑی محنت و قوت کے صرف سے زیادہ نتائج حاصل کرنے کے طریق آنے والی نسلوں کے لئے چھوڑ جاتے ہیں۔ ان طریقوں کو ''اِدْ تَغَاقَاتِ مَعَاشِیَّه'' کہتے ہیں۔ حضرت امام ولی اللہ کے نزدیک انسان کی دنیاوی زندگی ان ارتفاقات ہی سے پایہ محکیل کو پہنچتی ہے۔ تفصیل آگے آتی ہے۔



جس طرح آلات سے کام لینے سے محنت کم اور پید اوار زیادہ پڑتی ہے، ویسے بی ایک عموی ارتفاقی جماعت میں کام کرنے سے فرد انسانی کی قیمت بہت بڑھ جاتی ہے اور خداشا ہی کاراستہ بھی آسان ہو جاتا ہے۔ اگر معاشی ارتفاقات کی طرح ارتفاقات الہید کاسلسلہ بھی انسانوں میں قائم نہ ہو تا تو وہ مجھی بھی عقل کے مطابق اطمینان کے ساتھ خداکو نہ مان سکتے اور وہ بے حساب ترقی سے محروم رہ جاتے۔ انسان اپنے معاشی ارتفاقات میں بصیرت سے کام لے کر ترقی کرے تو ارتفاقات الہید کی وہ باتیں جو واس کے تو ارتفاقات الہید کی وہ باتیں جو اس بڑے بڑے کہ بی انسان کی اجتماعی ترقی کا بے حد ضروری مشاہدات میں آجائیں گی اور وہ ارتفاقات الہید کو بھی انسان کی اجتماعی ترقی کا بے حد ضروری حصہ یائے گا۔

# انسان کی فوقیت حیوانات پر

جس طرح حیوان کھانے پینے، نسل بڑھانے اور سردی گرمی اور مینہ دھوپ سے بیخے کے لئے مسکن بنانے کا محتاج ہے، اس طرح انسان بھی ان باتوں کا محتاج ہے۔ ان باتوں کے سوچنے میں ہر ایک انسان کی شخصیت (Personality)کام نہیں کرتی۔ اگر ایساہو تا توہر ایک انسان اپنی اپنی ضرور توں کا حل الگ الگ طریقے پر سوچتا اور ایک بات پر کسی کا اجتماع نہ ہو تا۔ حقیقت یہ ہے کہ سب انسانوں میں ایک قدر مشترک ہے اور وہ انسانیت (Humanity) ہے۔ وہی ہے جو ایک ضرورت کا سب افراد سے کم وبیش ایک ہی جیسا حل کر اتی ہے۔ اس مشترک جو ہر کانام نو عی تقاضا ہمیشہ ایک مشترک جو ہر کانام نو عی تقاضا ہمیشہ ایک ہی رہتا ہے اور ایک ہی رہتا ہے اور ایک ہی رہے گا۔

الم ولى الله د والوى عيث السان اور دوسرے حيوانات ميں دوقتم كے فرق كى توضيح كرتے ہيں: ظاہرى اور باطنى

۱) ظاہری فرق

ظاہری فرق توبیہ کے انسان سیدها کھڑ اہو تاہے، سوچ سمجھ کربا قاعدہ فقروں میں بات



#### ٢) ارتفا قات الهيبه

لفظ "ارتفاق" پر غوکیا جائے، تو یہ اس حقیقت کو بھی واضح کرتا ہے کہ انسان اپنے لئے کوئی چیز نیست سے ہست نہیں کر سکتا، بلکہ اپنی عقل اور محنت سے کام لے کر خد اتعالیٰ کی پیدا کی ہوئی چیز وں کو اپنے گر دجع کر کے ان سے مناسب کام لے سکتا ہے۔ وہ جو اب جو ان زیادہ مفید اور زیادہ دقیق چیزیں رام کر تا جاتا ہے، اس کے دل میں خود بخو دیہ خیال آتا ہے کہ وہ اس قدرتی نظام کاراز معلوم کرے، جس میں وہ گھر اہوا ہے۔ وہ اپنے اردگر دب شار چیزیں پاتا ہے، وہ ان کو رام کر کے کام لینے کی کوشش کرتا ہے تو ان سب کو ایک خاص نظام میں جگر اہوا پاتا ہے۔ مثلاً محوس چیزیں اپنی شکلیں قائم رکھتی ہیں۔ ان کا حجم نہیں بدل سکتا۔ ما تعات اپنا دباؤخاص قاعدوں کے ماتحت چاروں طرف منتقل کرتے ہیں۔ حرارت سے مادہ پھیلتا ہے، جس کے خاص قاعدوں کے ماتحت چاروں طرف منتقل کرتے ہیں۔ حرارت سے مادہ پھیلتا ہے، جس کے خاص قوانین ہیں۔ غرض انسان یہ سب با تیں دیکھ کر سمجھتا ہے کہ اس نظام کا کوئی منبع ضرور ہے۔ چنانچہ سربر آوردہ یورپ سر جیمز جیمز (Sir James Jeans) ذبین انسانی پر بحث کرتے ہیں کہ:

"The Universe can beat be pictured although very imperfectly as consisting of pure thought, thought of what, for want of a better word we must describe as a mathematical Thinker." (Outline of Modern Belief" Vol. III, p 784)

"بس كائنات كى ناقص سى تصوير ان الفاظ ميس تهينى جاسكتى ہے كہ يہ كسى كے فكر خالص كى بنى ہوئى ہے۔ چو كلہ اس فكر كے لئے جميس كوئى وسيع المعنى جامع لفظ نہيں ماتا، مجبور أاسے ریاضی دان مفكر كہنا پڑتا ہے۔"

ایک قدم اور آگے بڑھاکر جینز (Jeans) کہتے ہیں کہ:

"The Universe has been designed by the Great Architect of Universe." (Ibid)

(اس کائنات کانقشہ معمار اعظم کا تجویز کر دہہے)

غرض اعلی دماغ والے لوگ کا کنات کے نظام کو سجھنے اور اپنے خیالات کو زیادہ صاف کرنے میں عمریں صرف کرتے رہے ہیں اور سوچ بحیار کے نہایت فیمتی نتائج اپنے بعد آنے والی



کرسکتا ہے، اس کی جلد بالوں سے نسبتاً پاک ہے۔ اس کے مقابلے میں مثلاً گھوڑا ہے ، جو سیدھا کھڑا نہیں ہوسکتا، بلکہ چاروں پاؤں پر جھکا ہوا ہے۔ وہ صرف ہضنا سکتا ہے۔ انسان کی طرح کلام نہیں کرسکتا اور اس کی ساری جلد پر بال ہیں۔ یہی حال دوسرے جانوروں کا ہے۔ یہی حال ہر ایک انواع حیوانات کا ہے۔

# ۲)۔ باطنی فرق

انسان اور حیوانات میں اوراک اور تلاش معاش کی طرف رہنمائی کے سلسلے میں بھی بہت فرق ہے۔ یہ دونوں باتیں انسان میں بہ نسبت دوسرے حیوانوں کے بہت زیادہ یائی جاتی ہیں۔

حیوانوں کو فطرت نے بعض با تیں سکھائی ہیں، جن کے مطابق وہ کام کرتے ہیں۔ مثلاً شہد کی مکھی کو جبلی طور پر الہام ہوا کہ یوں پھول پھول اڑکر شہد جمع کرے۔ یوں مسدس شکل کے گھر وں کا چھتہ تیار کرے اور پھر سب کھیاں مل کر رہیں اور ایک ملکہ کے ماتحت کام کریں۔ بعض باہر سے شہد جمع کرکے لائیں۔ بعض چھتے کے اندر رہ کر حفاظت کریں اور ملکہ کے بچوں کی خدمت کریں۔ ایسے ہی چڑیا کو طبعی الہام ہوا کہ نرومادہ مل کر کسی او فجی جگہ گھونسلہ بنائیں۔ اس میں انڈے دیں اور پھر انہیں سئیں۔ جب ان کی مدت معینہ ختم ہوجائے، توان میں ٹھو تگیں مار کر توڑ ڈالیس تا کہ نے باہر نکل آئیں۔ چران بچوں کو چو گادے کر پرورش کریں۔ اور بہان تک کہ وہ خو داڑ کر دانہ د نکا چگئے کے قابل ہوجائیں۔ یہ طبعی الہام انہیں یہ بھی سکھاتا ہے کہ ایک صد تک افراد مل کرکام کریں اور نفی حاصل کریں یاضر رہے بچیں۔ مثلاً ایک کوے کو پکڑ لیاجائے تو دو سرے کوے مل کرکائیں کائیں کرنے لگتے ہیں اور اپنے ساتھی کی خاطر لڑتے ہیں۔ حیوانات تو دو سرے کوے مل کرکائیں کائیں کرنے لگتے ہیں اور اپنے ساتھی کی خاطر لڑتے ہیں۔ حیوانات کو یہ سب با تیں ان کی صورت نوعیہ سکھاتی ہیں، جس کا اصل منبع وہ حیوانی فطرت ہے جس کا ایک محمد بقول امام ولی اللہ عالم مثال میں موجود ہے۔

انسان تمام حیوانات سے نہایت نمایاں طور پر ممتاز ہے۔ مثلاً وہ سوچ کربات کر تاہے اور اپنے خیالات کو تحریر کے ذریعے سے ظاہر کر سکتا ہے۔ وہ اپنے عقلی تقاضے سے رفاہ عام کے کام کر تاہے اور جو کام کر تاہے اس میں ذوق جمال (Aesthetic Taste) کا بھی خیال رکھتا ہے۔

یوں تو انسان بہت سی باتوں میں حیوانوں پر فوقیت رکھتا ہے لیکن مجموعی طور پر غور کیا جائے توان کو تین حصوں (Categories) میں تقسیم کیاجاسکتا ہے:

علا (أزۇوشر 2: حُجُةِ اللهُ الْبَالِغَهُ ﴿ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَهُ ﴾ ﴿ وَالرَّوْوشر ٢: حُجُّةِ اللهُ الْبَالِغَهُ ﴾ ﴿ وَالرَّاحِ اللَّهُ الْبَالِغَهُ ﴾ ﴿ وَالرَّاحِ اللَّهُ الْبَالِغَهُ ﴾ ﴿ وَالرَّاحِ اللَّهُ الْبَالِغَةُ ﴾ ﴿ وَالرَّاحِ اللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَةُ ﴾ ﴿ وَالرَّاحِ اللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَةُ ﴾ ﴿ وَالرَّاحِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَةُ ﴾ ﴿ وَالرَّحْدُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

## (۱)\_رائے کلی (Public Weal) کا تصور

ایک حیوان جب کوئی حرکت کرتا ہے تو وہ یا تو اپنے لئے کسی نفع حاصل کرنے کی خاطر کرتا ہے یا کسی ضرر سے بیخے کی غرض سے۔وہ نفع یا تواس کے سامنے ہوتا ہے یا پچھ عرصے کے بعد حاصل ہونے والا ہوتا ہے۔ مثلاً وہ پانی پینا چاہتا ہے، تواٹھ کرپانی کے مقام پر جاتا ہے اور پانی پیلاتا ہے۔ بھوک لگتی ہے، تو گھاس وغیرہ چرلیتا ہے یا شکار مار کر کھالیتا ہے۔ بعض او قات بعض حیوانات جیسے شہد کی مھی، دیمک، چیونٹی وغیرہ آئندہ کے لئے بھی خوراک وغیرہ کا ذخیرہ کر لیتے ہیں۔ لیکن انسان کی فطرت ان سے بلند تر ہے۔وہ ایسے کام بھی کرتا ہے۔ جن سے اس کی ذات کوفائدہ پنچے یانہ پنچے (بلکہ خواہ نقصان پنچے) لیکن اس کے ابنائے نوع کوفائدہ ضرور پنچ کی ذات کوفائدہ پنچے یانہ پنچے (بلکہ خواہ نقصان پنچے) لیکن اس کے ابنائے نوع کوفائدہ ضرور پنچ کی ذات کوفائدہ پنچے یانہ پنچے وافلام قائم کرتا ہے۔ اس میں اسے بہت تکلیف اٹھانی پڑتی ہے۔ بایں ہمہ وہ کوشش کرتا ہے اور کبھی بھی ایسے کام کرتا ہے جن کا نتیجہ اسے برسوں بعد ماتے ہی اور کبھی کبھی ایسے کام کوئی حیوان نہیں کرتا اور نہ کرسکتا ہے۔

ایسے ہی حیوان اپنے اور اپنے بچوں کی حفاظت کی خاطر جان دے سکتا ہے ، جیسے مرغی اپنے چوزوں کی حفاظت کرتی ہے۔بندریا اپنے بچوں کی خاطر لاتی ہے۔لیکن کوئی حیوان یہ نہیں کر سکتا کہ کسی شہریا ملک میں کوئی اچھانظام قائم کرنے کی خاطر اپنی جان دے۔

انسان اپنے اخلاق اور علم کی بحیل کے لئے بھی کوشش کر تاہے، جس سے اجتماع انسانی کو فائدہ پہنچانا مقصود ہو تاہے۔ مگر کوئی حیوان ایسانہیں کر سکتاہے۔

ایسے ہی انسان ایسے اعمال بھی کر تاہے جن سے اس کی عزت اور ہیبت دوسرے انسانوں کے دلوں میں بیٹھ جائے۔ یہ بھی کوئی حیوان نہیں کر تا۔

#### (Aesthetic Taste) دون بمال (۲

حیوان ایسا کھانا کھاتا ہے اور ایسامسکن بناکر رہتاہے جواس کی فقط ضرورت پوری کرتاہے۔ مثلاً بیل گھاس چرلیتاہے۔ ثیر کسی بیل کومار کر کچاہی کھاجاتاہے۔ چڑیاں تنکے جمع کرکے گھونسلے بنا لیتی ہیں اور بھیڑیے زمین کھود کر بھٹ بنالیتے ہیں۔ مگر انسان صرف 'گزارہ "نہیں کرتا، بلکہ وہ ہر

بات میں لطف اندوزی، صفائی اور لذت کا بھی خیال رکھتا ہے۔ چنا نچہ وہ نفیس کھانے پکا تا ہے۔ عمد ہ سے عمدہ مٹھائیاں بنا تا ہے۔ پھر انہیں عمدہ پاک صاف بر تنول میں رکھ کر ایک نفاست کے ساتھ تناول فرما تا ہے۔ وہ اپنے پہننے کے لئے نہایت عمدہ خوشر نگ پاکیزہ خوش وضع لباس تیار کر تا ہے اور رہنے کے لئے نہایت خوبصورت، ہواوار، آرام بخش اور دلفریب مکان لتمیر کر تا ہے۔ پھر وہ لپتی حب جمال کی تسکین کے لئے اسے طرح طرح سے مزین کر تا ہے اور پائیں باغ لگا کر گل ور یحان کی خوشبواور بلبل کے دلفریب نغموں سے لطف اندوز ہو تا ہے۔ حیوان مادہ سے ماتا ہے اور پچ پیدا کر تا ہے لیکن انسان خوبصورت زوجہ چاہتا ہے، جس سے جذبہ بجنسی کی تسکین کے علاوہ ذوق جمال میں نہیں بیائی جاتی۔

# ۳)\_مادهٔ ایجاد و تقلید

کسی حیوان کوکوئی ضرورت پیش آتی ہے تواسے پوراکرنے کی کوشش کر تاہے۔ مثلاً اسے پیاس لگتی ہے تو وہ پانی کے مقام پر چلاجا تاہے۔ لیکن اسے کوئی غیر معمولی دفت پیش آجائے تو وہ اسے دور نہیں کر سکتا۔ مثلاً اگر جو ہڑ سو کھ گیا ہوا ور دہاں پانی نہ ہو تو وہ واپس چلا آئے گا اور پیاس کے مارے مرجائے گا۔ لیکن کنواں کھود کر پانی نہ نکال سکے گا۔ اس کے بر خلاف انسان میں سے مادہ ہے کہ اسے کوئی حاجت پیش آئے تو اسے پوراکرنے کی ہر طرح کوشش کرتا ہے اور کوئی ضرورت موجودہ اشیاسے حاصل نہ ہو تو وہ نئی چیزیں ایجاد کر لیتا ہے۔

بعض انسان اسنے عقلمند تو نہیں ہوتے کہ خود کوئی طریقہ ایجاد کرلیں لیکن وہ اتنا ضرور کرسکتے ہیں کہ کوئی شخص ایجاد کرلے تو اسے بخوبی استعال میں لاسکتے ہیں۔ مثلاً انسانی زندگی کے ابتدائی دور میں کسی انسان کو بھوک پاپیاس گئی۔ اسے کوئی چیز نہ ملی جس سے وہ اپنی بھوک پیاس دور کر تا۔ فرض کیجئے کہ کسی بہت عقلمند آدمی کو بیہ اشتہاء ہوئی، تو اس نے غذا والا اناح دریافت کر لیا اور رفتہ رفتہ اناح اگلنے، آبیاری کرنے اور گاہنے وغیرہ کے طریقے ایجاد کر لئے اور یہ بھی دریافت کر لیا کہ ان دانوں کو کس طرح محفوظ کر لیا جائے، تاکہ پھر جب ضرورت پڑے تو ان سے کام لیاجا سکے۔

ایسے ہی کسی تحکیم نے چشموں اور دریاؤں سے دور مقامات میں کوئیں کھود کریانی نکالنے کا طریقہ سوچ لیااور ضرورت کے وقت یانی محفوظ رکھنے کے لئے گھڑا، مٹکا، مشکیزہ، چھاگل وغیرہ

- الروس عَجَةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَاللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَ اللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَ اللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَمَا لَا مُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَةِ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ

ا یجاد کرلی اور ان سے کم عقل لوگوں نے ان کو تقلید کے طور پر استعال کرناشر وع کر دیا۔ اس پر انسان کی دوسری چیزوں کا قیاس کرلینا چاہئے۔

# انسان کی مجبوریاں

اسی طرح رفتہ رفتہ اجتماعات انسانی میں یہ الہامی علوم جن کی تجرب نے تائید کی جمع ہوتے گئے۔ اب یہ ارتفاقات انسانی اجتماعات میں اس کثرت سے رائج ہوگئے ہیں کہ لوگوں کی زندگی کا جزین گئے ہیں اور کوئی انسانی اجتماع ان کے بغیر قائم نہیں رہ سکتا۔ لیکن ظاہر ہے کہ چونکہ انسانوں کے مدارج، عقل و فہم کے لحاظ سے مختلف ہیں اور آب وہوا اور زمین کی ساخت ہر جگہ کیسال نہیں ہے۔ اس لئے یہ ارتفاقات ہر سوسائٹی میں یکسال درجے پر نہیں پائے جاسکتے۔ اس اختلاف کے تین سبب ہوسکتے ہیں:

ا)۔ تمام انسانوں کے مزاج بکسان نہیں ہیں، اس لئے ایک ہی ارتفاق مختلف مزاج کے لوگوں میں مختلف مزاج کے لوگوں میں مختلف شکلیں اختیار کرلیتا ہے۔ جیسے کھانا کہ میدانی علاقے کے لوگ دال وغیر ہاگا کر کھاتے ہیں، جنگلوں میں بسنے والے کچل کھاتے ہیں اور ساحل بحرکے پاس دہنے والے مچھلی کھاتے ہیں۔

۲)۔ تمام انسانوں میں عقل کیسال نہیں ہے۔ کسی میں عقل کم ہے اور کسی میں زیادہ۔ جن اوگوں میں عقل زیادہ ہے وہ اپنے ارتفاقات بہتر بنالیتے ہیں۔ ہندوستان ہی میں تھیل اور گونڈ اوگوں کے کھانے کا طریقہ دوسرے لوگوں سے کم درج کا ہے۔ یہ کم مہذب لوگ نیم پختہ گوشت ہاتھ کو اور دانتوں سے توڑ کر کھاجاتے ہیں۔ مگر دوسرے مہذب لوگ اچھی طرح مسالے ڈال کر پکاتے ہیں اور با قاعدہ طشتریوں میں ڈال کر شائشگی کے ساتھ کھاتے ہیں۔

س)۔ غوروفکر کی فراغت بھی کسی کو کم میسر آتی ہے، کسی کو زیادہ۔ ایک ہی خاندان کی دو
شاخیں ہوں جن میں سے ایک نسبتا زیادہ مالدار ہو، تو اس کے لوگ دوسری شاخ کے لوگوں
سے ارتفاقی زندگی میں بہتر ہوتے ہیں۔ کیونکہ غریب لوگوں کو سوچنے کے لئے زیادہ وقت ہی
نہیں ملتا اور وہ اتنی فرصت ہی نہیں پاتے کہ ارتفاقات کی اصلاح کر سکیں۔ جیسی چیزیں میسر
آتی ہیں، استعال کر لیتے ہیں۔ ان میں لباس کے فیشن کم ہوتے ہیں اور کھانے پینے کے تکلفات
بھی اسے نہیں ہوتے جینے فارغ البال لوگوں میں ہوتے ہیں۔



## ارتفاقات کے چار درج

امام ولی الله و الله و

ا) \_میدانی: کوئی، جنگلی، صحر انی اور برفانی علاقوں کے دہات کے چھوٹے چھوٹے اجتاعات پیدا ہوئے۔ یہ بستیاں دور دور ہوتی تھیں اور مختلف بستیوں کے باشدوں کا آپس میں میل جول بہت کم ہوتا تھا۔ اس لئے وہ آپس میں اپنے افکار اور تجربات کو ادل بدل نہ کرسکتے مسلے۔ ایس حالت میں انسان جس منزل ارتفاقات میں سے گذرا، اسے ارتفاقات کی منزل اول کہناچاہے۔

اس منزل میں انسان نے پہلے تو شکار کے ذریعے پیٹ پالناسیکھا۔ پھر رفتہ رفتہ کاشتکاری کی طرف ترتی کی۔وہ کھانا پکا کر کھانے لگااور بول چال کی زبان پیدا کرلی۔اس کے علاوہ یہ تصور پیدا ہو گیا کہ ہر ایک مر دکے لئے ایک زوجہ معین ہو، جس میں کوئی دوسر امر دشریک نہ ہو۔

۲)۔ جب انسان کی آبادی بڑھی اور اس نے معتدل آب وہوا کے میدانی علاقوں میں بڑی بڑی بستیاں بسانی شروع کیں، تو ان بڑی بستیوں میں آبادی کی کثرت ہونے کے سبب سے زیادہ لوگوں کے ساتھ تعلقات پیدا ہوگئے۔ جس کے سبب سے افکار و مشاہدات اور تجربات کا آپس میں کثرت سے مبادلہ ہونے لگا۔ ان آبادیوں میں ایک ہی ارتفاق پر بہت جگہ تجربے ہونے لگا اور بہت سے سوچنے والے ایک ہی بات کوزیادہ سے زیادہ اچھی شکل دینے کے طریقے سوچنے گئے۔ مثلاً بہت سے متعلندہ وں نے رات کو روشنی پیدا کرنے کے طریقوں پر غور کیا، تو مخلف درجوں کی سہولت کے ساتھ روشنی کی جانے گئی۔ رفتہ رفتہ سب سبل طریقہ پھیل گیا۔ ایسے ہی کھانے پینے، پہنے اور گھر بنانے کے متعلق مخلف تجرب کیے جانے لگے۔ تاکہ زیادہ سے زیادہ سہولت کے ساتھ اچھے سے اچھے نتائج حاصل کئے جانے لگے۔ تاکہ زیادہ سے زیادہ سہولت کے ساتھ اچھے سے اچھے نتائج حاصل کئے جانے لگے۔ تاکہ زیادہ سے ابھال ، رائے کلی اور علوم تجربیہ کی روشنی میں زیادہ غور کیا، ارتفاق اول کی باتوں میں زیادہ صفائی، عمدگی اور سہولت پیدا ہوتی گئی اور ارتفاق اول کے قبل کو اور نوان قال اول کی باتوں میں زیادہ صفائی، عمدگی اور سہولت پیدا ہوتی گئی اور ارتفاق اول کے اگل نیادہ بہتر طریقے سے سرانجام ویئے جانے لگے۔ انسانی شاکنگی کے اس ترقی یافتہ المال نیادہ بہتر طریقے سے سرانجام ویئے جانے لگے۔ انسانی شاکنگی کے اس ترقی یافتہ المال نیادہ بہتر طریقے سے سرانجام ویئے جانے لگے۔ انسانی شاکنگی کے اس ترقی یافتہ المال نیادہ بہتر طریقے سے سرانجام ویئے جانے لگے۔ انسانی شاکنگی کے اس ترقی یافتہ المال نیادہ بہتر طریقے سے سرانجام ویئے جانے لگے۔ انسانی شاکتی کے اس ترقی یافتہ کے۔

- الروس عَجَةِ اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَة اللهُ اللهُ الْبَالِغَة اللهُ اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِغَةُ اللهُ الْبَالِغَةُ اللهُ الْبَالِعُةُ اللهُ الْبَالِغَةُ اللهُ الْبَالِغَةُ اللهُ الْبَالِعَالِمُ الْبِيْعِ اللهُ الْبَالِغَةُ اللهُ الْبَالِغَةُ اللهُ الْبَالِعُةُ اللهُ الْبَالِغَالِمُ اللَّهُ الْبَالِغَالِمُ الْبِيلِكِ اللَّهُ الْبَالِعَالِمُ الْبِيلِيِّ الْبِيلِكِ اللَّهُ الْبِيلِكِ اللَّهُ الْبِيلِكِ اللَّهِ اللَّهُ الْبِيلِكِ اللَّهُ الْبِيلِكِ اللَّهُ الْبِيلِكِ اللَّهِ اللَّهُ الْبِيلِكِ الْبِيلِيَّةُ الْمِنْ الْبِيلِيلِيْلِي الْبِيلِيِّ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُلْعِلْمِ الْمِنْ ال

درج کو ارتفاق دوم کہتے ہیں۔ مگر بقول امام ولی اللہ انسان ارتفاق دوم میں اسی وقت ترقی کر سکتا ہے، جب وہ بھوک پیاس اور تسکین جذبہ تناسل سے فارغ ہو اور ارتفاق اول کی دوسری چیزیں جو انسان کے لئے طبعاً ضروری ہیں، اسے حاصل ہوں۔

اس سے ظاہر ہے کہ حضرت امام عُشِنَاتُ کے نزدیک خوراک، پانی، لباس، مکان، صحت اور حصول علم کے ذرائع انسان کی طبعی ابتدائی ضرور تیں (Elementary Natural Needs) ہیں۔ جن کے حاصل ہونے کے بعد ہی کوئی اجتماع ارتفاق دوم میں داخل ہوسکتا ہے۔

امام صاحب مینشد کے نزدیک جب انسان اپنی طبعی ابتدائی ضرور تیں حاصل کرلیتا ہے، تواجعا می زندگی کی اصلاح کے تجربے کرتاہے اور ارتفاق اول کی چیزوں کو زیادہ صفائی اور عمد گی کے ساتھ استعال کرنے کی کوشش کرتاہے۔ اس طرح وہ ارتفاق دوم میں ترقی کرتاہے، جسے وہ مندرجہ ذیل یا پچے شعبوں میں تقسیم کرتے ہیں:

(الف) حكمت معاشير (Organisation of Livelihood)

یہ اس وقت پیداہوتی ہے جب کھانے پینے ،لباس، مسکن اور نشست وبر خاست اور کلام وغیر ہ پر انسانی اجماعی تجربات وغیر ہ کی روشنی پڑتی ہے اور حب جمال انثر انداز ہوتی ہے۔

(ب) حكمت اكتبابير (Organisation of Professions)

یہ اس وقت پیدا ہوتی ہے جب بعض لوگ اپنی اپنی استعداد اور حالات واسباب کے مطابق کسی خاص پیٹے میں مہارت تامہ پیدا کر لیتے ہیں۔ مثلاً کوئی کیڑا بینے کا ماہر بن جاتا ہے، کوئی انان پیدا کر نالپنا مخصوص پیٹے بنالیتا ہے اور کوئی فن تغییر میں کمال پیدا کر لیتا ہے۔اس طرح معاشر و انسانی میں پیٹے ورانہ تقسیم پیدا ہوجاتی ہے ، جس کی وجہ سے بعض لوگ اپنے اپنے مخصوص کا موں میں پوری پوری مہارت حاصل کر لیتے ہیں۔

(ح) حكمت منزليه(Organisation of Home)

یہ گھر بناکر بوی بچول سمیت رہے، اس میں سیاست جاری کرنے اور اقر بااور دوستوں کے ساتھ حسن معاشرت سے پیش آنے سے بیدا ہوتی ہے۔



#### (Organisation of Trade) در کیمت تعاملیه

جب لوگ آپس میں مل جل کر رہتے ہیں، تولین دین اور خرید وفروخت کرنے، ادھار لینے دینے اور رہن وغیرہ کرنے کی حاجت ہوتی ہے۔اس باہمی معاملت سے حکمت تعاملیہ پیدا ہوتی ہے۔

#### (ه) حكمت تعاونيه (Co-operation)

جب انسانی اجماع وسیع ہوجاتا ہے اور آپس میں ایک دوسرے کی مدد کی ضرورت پرلی ہے، تو کفالت، مشتر کہ کاربار، وکالت، مز دوروں سے کام لینے وغیرہ کے سلسلے میں حکمت تعاونیہ کے اصول پیداہوتے ہیں۔

(۳)۔ جب نہ کورہ بالا اصول پر معاشر ہُ انسانی (Society) ترتی کرنے لگاتوالا محالہ لوگ شہر بساکر رہنے گئے۔ گر ظاہر ہے کہ شہر سے مراد فصیل، بازار اور جمارات نہیں ہو سکتیں، بلکہ بقول حضرت امام ولی اللہ وَ عُلَیْتُ شہری زندگی سے مراد ایک خاص قسم کار شتہ، ربط اور باہمی تعلق ہے، جو بہت سے خاند انوں اور جماعتوں کے ایک جگہ رہنے سے پیدا ہوجاتا انسانی ارتفاق دوم کے جو اصول او پر بیان کئے جاچکے ہیں، ان سے اس قسم کا ارتباط پیدا ہوجانا انسانی معاشرے کے لئے طبعی چیز ہے۔ اس طرح تمام جماعتوں میں باہمی تعاونات (-Co) معاملات (Bargaining) کے سبب سے ایک معنوی وحدت پیدا ہوجاتی کی طرح بید ، جس کی وجہ سے شہر ایک "خصی "(Person) بن جاتا ہے۔ شخص انسانی کی طرح بید "شخص" (شہر) بھی جمعی تندر ست ہوتا ہے، تبھی بیار اور جس طرح انسان تبھی داخلی اسبب سے بیار پڑجاتا ہے، جسے ذور بلی چیز کھالیئے سے صحت خراب ہوجاتی ہے۔ تبھی ہیر ونی اسباب سے صحت بگڑجاتی ہے، جسے چوٹ گئے سے کوئی عضو خراب ہوجاتی ہے۔ تبھی ہیر ونی اسباب سے حراب ہوجاتی ہے، جسے بید بیر وائی سباب سے خراب ہوجاتی ہے، جسے بید بیر وائی اسباب سے خراب ہوجاتی ہے، جسے بیل بیر ونی اسباب سے خراب ہوجاتی ہے، جسے بیل بیر ونی اسباب سے خراب ہوجاتی ہے، جسے بھی بھی دوسروں کا مال چرانے یا لوٹے سے۔ تبھی بیر ونی اسباب سے خراب ہوجاتی ہے، جسے کسی غنیم کے حملہ کرنے سے۔ ان دونوں بیر ونی اسباب سے شہر کی حالت بیر ونی اسباب سے شہر کی حالت بیر جاتی ہے، جسے کسی غنیم کے حملہ کرنے سے۔ ان دونوں بیر ونی اسباب سے شہر کی حالت بیر جاتی ہے، جسے کسی غنیم کے حملہ کرنے سے۔ ان دونوں بیر ونی اسباب سے شہر کی حالت بیر جاتی ہے، جسے کسی غنیم کے حملہ کرنے سے۔ ان دونوں

حالتوں میں شہر کی صحت قائم رکھنے یا درست کرنے کے لئے ضروری ہے کہ شہر کی نظم ونس کا کوئی نظام پیدا کیا جائے، تاکہ جولوگ ارتفا قات صالحہ کو بگاڑیں، ان کو روکا جائے اور سزادی جائے۔ اس قسم کے نظام قائم کرنے کے لئے ٹیکس لگانے اور ان کے جمع اور خرچ کرنے کا اہتمام کرناہو تاہے ۔

## شهری زندگی کی اس حالت کوار تفاق سوم کہتے ہیں۔

(۳)۔ جب مختلف معاشر ات انسانی میں ایک ایک کی حکومت ارتفاق سوم کی بنیادوں پر مستخلم ہوگئ اور ان میں زرومال جمع ہوگیا اور فوجی نظام بھی مکمل ہوگیا، تو ان معاشر ات یا اقوام کے در میان جھڑے، فسادات، عداوتیں، لڑائیاں اور جنگیں شروع ہو گئیں۔ اب ضرورت پڑی کہ ان جھڑوں کو نمٹانے کے لئے ایک بین الا توامی نظام پیدا کیا جائے۔ اسے ارتفاق چہارم کہتے ہیں۔ اس قسم کے بین الا توامی اجتماعات کا نوع انسان میں پیدا ہوجانا بھی انسان کی طبعی ضرورت ہے۔

#### ان درجول كابالهمي ربط

الغرض انسان کا ارتفاق اول حقیقت میں ارتفاق بہائی لینی حیوانی زندگی کے طور طریقوں پر بنی ہے۔ جس میں صفائی اور عمدگی پیداہونے سے انسانی ارتفاق اول پیداہو گیا۔

جب ارتفاق اول کی ضرور تیں پوری ہونے لگیں، توانسان نے اس منزل سے ترقی کر کے ارتفاق دوم میں قدم رکھا۔ یہ گویا قبا کلی یا ابتدائی شہری منزل ہے۔

ار تفاق دوم میں ترقی ہونے سے ارتفاق سوم یاترقی یافتہ شہری زندگی پیداہوئی۔ یہ قومی زندگی ہے۔

ار تفاقِ سوم کی اقوام کے میل ملاپ سے ارتفاق چہارم پیداہو تاہے۔یہ وہ منزل (یعنی صحح بین الا قوامی زندگی) ہے جس کی طرف انسانی سوسائٹی رفتہ رفتہ ترقی کررہی ہے۔

- الرووشرى: حُبَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةُ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةُ عَلَيْهِ الْمُؤْمِ الْبَالِغُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الْمِنْ الْمُؤْمِ عَلَيْهِ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ ال

تاریخ کے مطالعے سے ظاہر ہوتا ہے کہ اب تک مجھی چنگیز خان اور پنولین جیسے افراد

کے غلبے سے بین الا قوامی اجتماعات پیدا ہوتے رہے ہیں جن کی بنیاد استبداد (Despotism)

پر تھی۔ مجھی فاروق اعظم ڈگائٹ اور عثان غنی ڈگائٹ جیسے بزر گوں نے بین الا قوامی اجتماعات پیدا

کئے ہیں جن کی بنیاد خدمتِ انسانیت اور عدل پر تھی۔ اب قوموں کا میل ملاپ اس حد تک ترقی

کر گیاہے کہ آزاد اقوام بین الا قوامی اجتماعات میں مل بیٹے پر مجبور ہور ہی ہیں۔ اس میل ملاپ

کی کامیابی بھی عدل ہی پر موقوف ہے۔ امام ولی اللہ کے نزدیک اس آخری رجان کی تحکیل بھی

انسانیت کی ایک طبعی ضرورت ہے ،جواسیے وقت پر پوری ہوکررہے گی۔

ان ارتفاقات یا حیات انسانی کے مدارج اربعہ کی تفصیل آئندہ صفحات میں ملاحظہ مائیں۔

ار تفاق اول: تهذیب کی پہلی منزل: دیہاتی زندگی

# انسان کے مادہ ایجاد کاعمل

ہم دکھا تھے ہیں کہ حیوانات کی زندگی اور انسان کی بنیادی زندگی میں اصولاً کوئی فرق نہیں ہے، یعنی کھانے پینے ، گرمی سر دی ہے بچنے اور نسل بڑھانے کے جذبے میں انسان اور حیوان دونوں ایک سطح پر ہیں۔ لیکن انسان کو قدرت نے جو جو ہر عقل عطا کیا ہے ، وہ ان حیوانی ضرورت یعنی بھی ارتفا قات کو ایک مخصوص رنگ و شکل دے دیتا ہے۔ امام ولی اللہ دہلوی مختلات نے ججۃ اللہ البالغہ اور بدور بازغہ میں اس مسکلے کو تفصیل سے بیان کیا ہے کہ جب انسان عقل خداداد کی مددسے حیوانات سے اوپر اٹھا، تو اس نے سب سے پہلے اپنی کھانے پینے کی ضرور تیں حاصل کرکے ان میں قدرے اصلاح کی کوشش کی۔ چنانچہ اس نے غذائی اناج (Food-Grains) تلاش کے اور تجربوں سے معلوم کرلیا کہ فلاں فلاں فسم کے اناج اس کی طبیعت کے موافق ہیں۔ پھر اس نے ان اناجوں کو کثرت سے حاصل کرنے کی ترکیبیں اس کی طبیعت کے موافق ہیں۔ پھر اس نے ان اناجوں کو کثرت سے حاصل کرنے کی ترکیبیں سوچیں۔ اس معاطم میں اس کی عقل نے رہنمائی کی اور کارخانہ گدرت میں جس طرح پودے اگر کراپئی نسل بڑھاتے ہیں، اس کی عقل نے رہنمائی کی اور کارخانہ گدرت میں جس طرح پودے اگر کراپئی نسل بڑھاتے ہیں، اس کی طرح انسان نے کاشت کا طریقہ مکمل کیا۔ اس نے خداجانے اگر کراپئی نسل بڑھاتے ہیں، اسی طرح آنسان نے کاشت کا طریقہ مکمل کیا۔ اس نے خداجانے

- الرورش عَجَةِ اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَة اللهُ الْبَالِغَةُ اللهُ اللهُ الْبَالِغَة اللهُ اللهُ الْبَالِغَةُ اللهُ الْبَالِعَالِمُ الْبَالِعَالِمُ الْبَالِعَالِمُ اللهُ الْبَالِعَالِمُ اللهُ الْبَالِعَالِمُ اللهُ الْبَالِعَالِمُ الْبِيلِكِ اللّهُ الْبَالِعَالِمُ اللهُ الْبَالِعَالِمُ اللّهُ الْبَالِعَالِمُ اللّهُ الْبِيلِكِ الْبِيلِكِ اللّهُ الْبِيلِكِ اللّهُ الْبِيلِيلِي الْبِيلِكِ اللّهِ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ

کتنی صدیوں کے تجربوں کے بعد اناج بونے، اس کی آب یاری کرنے، فصل کا شنے اور اناج کو بھوسے سے الگ کر کے محفوظ کرنے کے طریقے حاصل کئے۔

# کھانے پینے کے متعلق

اس کے ساتھ ہی اس نے ان اناجوں کو کھانے اور جزوبدن بنانے کے ایسے طریقے ایجاد کئے جو حیوانوں کے طریقوں سے بہتر تھے۔ حیوان صرف پکی جنسوں پر گزارہ کر تاہے۔ یا دوسرے حیوانات کا کیا گوشت کھا تاہے۔ لیکن انسان کی "قوت اختراع" نے اسے سالن کی طرف رہنمائی کی اور اس نے دودھ ، دہی، چربی اور دیگر غذائوں کو اچھی سے اچھی شکل میں استعال کرنے کے طریقے معلوم کئے۔ ایسے ہی اس نے بودوں کی جڑوں سے غذائی کام لینا شروع کیا۔

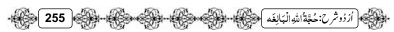
انسان نے پیاس بجھانے کے لئے پانی کی خاصیت معلوم کی اور پھر کنویں کھود کر پانی حاصل کرنے کا طریقہ ایجاد کیا اور ضرورت کے وقت کام میں لانے کے لئے محفوظ کرنے کے واسطے گھڑے،مٹکے،مٹکیزے، چھاگلیس بنائیں۔

#### زبان

انسان نے اپناس دور میں ایک اور بہت بڑا کام کیا جس سے وہ حیوانات سے بہت آگے نکل گیا۔ بیزبان کی ایجاد ہے۔

حیوانات اپنے جذبات کا اظہار مختلف آوازوں سے کرتے ہیں۔ مثلاً کسی حیوان کی ایک فتم کی آواز اس کے درد کا اظہار کرتی ہے ، دوسری آواز محبت کا۔ چنانچہ اگر کتے کی دم پر پاؤں پڑجائے تو وہ ایک خاص فتم کی آواز ثکالت ہے لیکن جب اسے غضب کے اظہار کی ضرورت پڑتی ہے تو اس کارنگ بالکل دوسر اہو تا ہے۔ اسی پر دوسر ہے جانوروں کا قیاس کرلینا چاہئے۔ لیکن انسان نے اس پر یہ اضافہ کیا کہ آوازوں کو کاٹ کر حرفوں میں تقسیم کیا اور پھر حرفوں کو جو ڈکر الفاظ بنائے۔

فطرت نے انسان کو ایسی طبیعت دی ہے کہ وہ اس کی صورت ذہنیہ کی ترجمانی کر سکتی ہے۔ یعنی اس کے ذہن میں جو جذبات و خیالات پیدا ہوتے ہیں وہ ان کے حسب حال آواز نکال سکتا ہے۔



انسان آگھوں سے دیکھا ہے اور کانوں سے سٹماہے۔ان دونوں ذرائع سے ہیر ونی دنیا کی جو تصویریں اس کے نہان خانہ دواغ میں پہنچی ہیں، ان کی ترکیب و تحلیل ( & Synthesis & تصویریں اس کے نہان خانہ دواغ میں پہنچی ہیں، ان کی ترکیب و تحلیل ( & Analysis معتزادیہ کہ وہ ان نتائج کو معین آوازوں کے ذریع سے جن میں وہ بے حداختلاف پیدا کر سکتا ہے،اداکرلیتا ہے۔یہ بات بھی کسی دو سرے حیوان میں نہیں پائی جاتی۔ چنا نچہ انسان آوازوں کو جوڑ کر الفاظ بناتا ہے اور ان سے مختلف ذہنی صور توں کو ظاہر کر تا ہے۔ جے دو سرے انسان جوڑ کر الفاظ بناتا ہے اور ان سے مختلف ذہنی صور توں کو ظاہر کر تا ہے۔ جے دو سرے انسان سے کھی کر ان کے جواب میں اسی قسم کے جوابی الفاظ استعال کرتے ہیں ۔اس سلط میں انسان سے کوئی معلومات حاصل کر ناچاہے تو معین آوازوں کے ذریعے سے حاصل کر سکتا ہے۔ یہ بات کی معلومات حاصل کر ناچاہے تو معین آوازوں کے ذریعے سے حاصل کر سکتا ہے۔ یہ بات کی دو سرے حیوان میں نہیں یائی جاتی۔

# حیوانات کی تسخیر

ار تفاق اول میں انسان نے دوسرے حیوانات کو مسخر کرکے ان سے کام لیناشر وع کر دیا اور اس طرح اپنی مشقت میں بہت کی کرلی۔ مثلاً زمین جو تنا، دور دراز مقامات پر پہنچنااور بوجھ پہنچانا۔ دودھ، گوشت، کھال اور اون وغیرہ حاصل کر کرے کام میں لانا۔ مسکن

اسی ارتفاق کی ایک چیز مسکن بناناہے۔ حیوانات گھونسلوں اور بھٹوں میں رہتے ہیں، وہ ان سے آگے ترقی نہیں کرسکتے۔ گر انسان کی عقل خداداد نے پہلے اسے مٹی کے گھر وندوں میں رہنے کی طرف رہنمائی کی اور وہ بہت جلد خیصے اور گھر بناکر اور فلک بوس عمارات تعمیر کرکے رہنے لگ گیا۔

#### باس

ایسے ہی اس منزل ارتفاق میں انسان نے لباس کا استعال شروع کیا، جس سے نہ صرف

#### • بدوربازغه ص۵۳

email:hikmatequran@gmail.com

- 256 الدُوْسُرِينَ: حُجَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَمَنْ مِنْ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴾ والمُوالله البَالِغَه

گر می اور سر دی سے اس کے بدن کی حفاظت ہوئی، بلکہ عریانی کو چھپانے کے نفسیاتی جذبے کی تسکین بھی ہوئی۔ تسکین بھی ہوئی۔

# تعيين منكوحه

اسی ارتفاق میں ایک چیزیہ بھی ہوئی کہ انسان نے اپنے لئے ایک زوجہ منکوحہ معین کرنے کا طریقہ وضع کیا، تاکہ اس کے جذبہ بجنسی کی تسکین ہوا در نسل بڑھے۔ کوئی غیر انسان سوچ سمجھ کر اپنے لئے "منکوحہ "معین نہیں کر تا۔ ان میں جو نرومادہ مل بیٹھتے ہیں تو اس کے خارجی اسبب ہوتے ہیں۔ جن میں غیرت اور انانیت کا جذبہ اس ترقی یافتہ شکل میں کار فرمانہیں ہوتا، جس شکل میں انسان میں ہوتا ہے۔

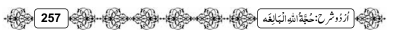
#### بهترين اجتماع

غرض انسان نے تہذیب و تدن کی اس منزل میں اپنی حیوانی ضرور توں کو انسانی عقل ودانش کی روشنی میں طبعی تقاضوں کے مطابق پورا کر ناشر وع کر دیا۔ یہ حیوانی ضرور تیں اس کے لئے دائی ہیں۔ یعنی کوئی انسانی فرد یا اجتماع ان کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتا۔ یہی وجہ ہے کہ ان فطری ضرور توں کو پورا کر ناہر ایک انسانی اجتماع کے لئے ضروری ہے اور بہترین اجتماع وہ ہے فطری ضرور توں کو پورا کر ناہر ایک انسانی اجتماع کے لئے ضروری ہوتی ہوں۔ امام ولی اللہ دہلوی میشائی جس میں ہر فرد کی بیہ ضرور توں کو پوری پوری امیت دیتے ہیں اور جیسے آئندہ صفحات میں دکھایا جائے گاان ضرور توں کے پورانہ ہونے کو کسی سوسائٹی میں انقلاب کی ایک بہت مؤثر وجہ قرار دیتے ہیں۔

# اِرتفاقِ دُوم: تهذیب کی دوسری منزل: قصباتی زندگی

## انسانيت كالثرارتفا قات پر

جب انسانی اجتماع میں ارتفاق اول کی ضرور تیں پوری ہونے لگتی ہیں تو عقلند لوگ ان ضرور توں کے متعلق طرح طرح کے مزید تجربے کرنے لگتے ہیں اور ان تجربوں کے نتیجے کے طور پر وہ ارتفاقات اختیار کرنے لگتے ہیں جن میں زیادہ سے زیادہ نفع اور کم سے کم ضرر ہواور



ایسے ہی ارتفاق اول کے طریقوں کو حسن معاشرت اور رفاہ عمومی کے اصول کے مطابق جائج کر دیکھا جانے لگا اور جو طریقے انسانوں کی باہمی معاشرت میں زیادہ مفید ثابت ہوئے وہ اختیار کئے گئے۔ مثلاً مکان بنانے میں یہ خیال رکھا جانے لگا کہ ہمسائے کو تکلیف نہ ہو۔ ایسے ہی وہ طریقے پیند کئے گئے جن سے زیادہ لوگوں کو فائدہ پنچے۔ مثلاً حوضوں کی تعمیر۔ ارتفاق کے اس درجے کو ارتفاق دوم کہتے ہیں۔

ار تفاق دوم کے ابواب

ار تفاق دوم میں مندرجہ ذیل امور پر بحث ہو گی:

ا) حکمت معاشیه

۲) حکمت منزلیه

۳) حكمت اكتبابيه

۴) حکمت تعاملیه

۵) حکمت تعاونیه

الْدُورُ تُرَى عُقِيدًا للْهُ الْمِالِفَةِ مَا لَهُ الْمُوالِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّا الللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللل

#### (۱) حکمت معاشیه

جیسے ہم پہلے دیکھ چکے ہیں، ارتفاق اول میں انسان کو عموماً مندرجہ ذیل امور کی ضرورت پڑتی ہے: (الف) کھانا(ب) پینا(ج، د)زیب وزینت (ہ) لباس (و) مسکن (ز) سفر (ح، ط) چلنا پھرنااور اٹھنا بیٹھنا(ی) جذبہ بجنسی (یا) سونا(یب) مرض (یج) مصائب (ید) بول چال۔

ان امور پر عقلمندوں نے تجربے ، اخلاق صالحہ ، حسن معاشرت اور رفاہ عامہ کے اصول کے مطابق غور کرکے ان کی اچھی سے اچھی شکلیں اختیار یا تجویز کیں اور وہ اجتماع انسانی گویا ارتفاق دوم میں داخل ہوگیا۔ بقول امام ولی اللہ دہلوی جب ابتدائی شہری یا قصباتی زندگی ہے ، جب اس میں ابھی بلدی نظام (Municipal System) پیدانہ ہوا ہو۔ لیکن لوگ باہم مل جب اس میں ابھی بلدی نظام (سیت ہیں۔

## ر فاہیت کے تین در ج

یہاں یہ بات اچھی طرح سمجھ لین چاہئے کہ انسان کو زندگی ہر کرنے کے لئے کسی نہ کسی غذاکی حاجت ہے اور لین دین کے لئے کسی نہ کسی قسم کے سکے کی ضرورت ہے۔ کھانے پینے کی چیزوں کا نقذ کے ساتھ مبادلہ ایک طبعی ضرورت ہے، جس کے بغیر چارہ نہیں۔ مثلاً روپ کے بدلے میں روپ کا سکہ لینے کی کیاضرورت ہے؟ لیکن لوگوں کے مزاج اور عادات کے اختلاف کے باعث ہوتا یہ ہے کہ بعض لوگ تو ان ارتفاقی امور میں نہایت بلند درج کے تکلف سے کام لیتے ہیں۔ مثلاً کھانے نہایت اعلیٰ درج کے کھاتے ہیں، جن کی تیاری پر سیکروں روپ یہ صرف ہوتا ہے۔ لباس ایسے پر تکلف پہنتے ہیں اور مکان ایسے عالیشان بناتے ہیں، جن پر کثیر رقم خرچ ہوتی ہوتا ہے۔ یہ لوگ ایک ہی جنس کی چیزوں میں سے بہترین کا انتخاب کرتے ہیں۔ اس بلند ورج کے تکلف کو رفاہیت بالغہ (Luxury) کہتے ہیں۔ بعض لوگ ارتفاقات میں استے کرے ہوئے ہیں۔ ورج کے تکلف کو رفاہیت بالغہ (Barbarism) میں ہوتے ہیں۔ معاشرہ میں ان دونوں قسم کے یہ لوگ رفاہیت ناقصہ (Barbarism) میں ہوتے ہیں۔ معاشرہ میں ان دونوں قسم کے لوگوں کی تعداد کم ہوتی ہے اکثریت ان لوگوں کی ہوتی ہے، جور فاہیت متوسط کے مالک ہوتے ہیں۔ حکمت معاشی قبل کے اکثریت ان لوگوں کی ہوتی ہے، جور فاہیت متوسط کے مالک ہوتے ہیں۔ حکمت معاشی و تحک میں سکتا ہے۔

web: www.hikmatequran.org email:hikmatequran@gmail.com



## رفاهيت بالغه كانقصان

انسان کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ اپنے حال کے مطابق ترفہ، مفرط یار فاہیت بالغہ سے نیچے۔ کیونکہ اس سے حاجات بڑھ جاتی ہیں۔ اخراجات کی کثرت ہوجاتی ہے، جس سے تکلیف،رنج اور بربادی مال پیداہوتی ہے۔ جس کالازمی نتیجہ افلاس ہو تاہے۔

## حکمت معاشیہ کے اجزا

اب ہم حکمت معاشیہ کے مختلف امور پر فرداً فرداً غور کرتے ہیں:

#### (الف) كھانا

ضروری ہے کہ انسان جو چیز کھائے، وہ خراب نہ ہو۔ خراب سے مرادیہ ہے کہ اوسط درج کی رفاہیت والے معتدل منطقہ کے سلیم الطبخ لوگ اپنے تجربے، اخلاق صالحہ، اصول معاشرت اور رفاہ عامہ کے اصول کے مطابق اسے بُر اقرار دیں۔ مثلاً بد بودار کھانا، مر دہ جانور کا گوشت، حشر ات الارض، شکار کرنے والے در ندول کا گوشت اور ایسے جانوروں کا گوشت جن کا مزاج اعتدال پر نہ ہواور جن کے اخلاق حیوانی میں بھی شدت ہو۔ جیسے سور، کیاو غیر ہ۔

جب کھانے کے لئے بیٹے تو پہلے ہاتھ دھولے اور کلی کرلے اور ناک صاف کرلے۔ اس
کے بعد دستر خوان پر بیٹے کر کھانا کھائے۔ زمین پر رکھ کرنہ کھائے اور اپنے سامنے سے کھائے۔
کھاتے وقت غضب اور سرعت کا اظہار نہ کرے اور نہ بڑے بڑے لقمے لے کر کھائے۔ کیونکہ
میہ حرص کی علامت ہے اور کھانا اس وقت کھائے جب واقعی اچھی طرح بھوک لگی ہواور کھائے
وقت الی باتوں سے پر ہیز کرے جو شرکا عِطعام کے لئے باعث نا گورای طبع ہوں۔

کھانے پینے کی چیزوں میں سے سب سے اچھی وہ چیز ہے جو سہل الحصول ہو اور اچھی طرح ہضم ہو جائے۔

کھانے پینے کے لئے چاندی سونے کے برتنوں کا استعال رفاہیت بالغہ ہے اور زمین پرر کھ کر کھانار فاہیت ناقصہ ہے۔اس لئے دونوں سے پر ہیز کرناچاہئے اور مٹی یالکڑی وغیرہ کے برتن استعال کرنے چاہئیں۔

پینے کی چیزوں میں نشہ آور چیزیں بدترین ہوتی ہیں۔ کیونکہ ان سے عقل کو زوال آتا ہے،
اخلاق بگڑتے ہیں، مال ضائع ہوتا ہے، خانہ داری اور شہری انتظام میں فساد پیدا ہوتا ہے۔ ایسے
ہی سڑا ہواپانی بھی مفر ہوتا ہے۔ پینے وقت برتن میں سانس نہیں چھوڑنی چاہئے، بلکہ اسے الگ
کرکے سانس لین چاہئے۔ اس سے بعض اوقات دردِ جگر پیدا ہوتا ہے۔ اس لئے تین دفعہ کرکے
پینا چاہئے۔ کیونکہ جہال ہے معدے کے لئے مفید ہے، وہال اس میں وقار بھی پایا جاتا ہے۔

#### (ج) نظافت

انسان کے لئے ضروری ہے کہ اپنے بدن اور لباس کو ہر قسم کی میل کچیل سے پاک کرتا رہے، خواہ پانی سے کرے یامٹی سے۔ ہفتے میں کم سے کم ایک مر تبہ سارے بدن کو خوب پاک صاف کرے۔ مسواک وغیرہ بھی استعال کر تارہے اور بدن پر جوناز یبابال ہوں، ان سے بھی بدن کو پاک کرتا رہے۔ ایسے بی نجاسات معنوبیر (Psychological Filth) سے جن کو ہماری قوت وہم ناپاکی قرار دیتی ہے، اپنے آپ کو پاک کرے۔ جیسے جنابت کی حالت اور ڈھیلا لینے کی حالت۔

#### (و) زینت

یہ مرد کے لئے ضروری ہے تاکہ سوسائٹی میں اسے معزز خیال کیا جائے۔ عورت کے لئے الیی زینت مناسب ہے جو اس کے شوہر کو مرغوب ہو۔ مثلاً زبور اور دیگر آرائشیں۔ لیکن ان میں اوسط درجے کی رفاہیت اختیار کرنی چاہئے۔

#### (ه) لپاس

تمام لوگوں کا اس بات پر انفاق ہے کہ بر بھی شر مناک ہے۔وحثی سے وحثی اقوام اپنی بر بھی کو چھپانے کے لئے کوئی نہ کوئی صورت اختیار کرتی ہیں۔انسان بر بھی کے ابتدائی احساس کے بیدار ہوتے ہی لباس کا استعال کرنے لگ گیا تھا۔ لیکن رفتہ رفتہ اب تمام اقوام عالم میں مسلم



ہوچکاہے کہ بہترین لباس وہ ہے، جو عام بدن کوچھپائے۔ رفاہیت بالغدیعن عیاشانہ تکلفسے یاکہواور اسسے غرورو تکبر کااظہار بھی نہ ہو تاہو۔

#### (و) مسكن

مکان کا مقصد مکینوں کا سر دی و گرمی سے بچاؤاور جان و مال کی حفاظت ہے۔ اس سے انسان کی ضروریات زندگی آرام وہ طریق سے پوری ہونی چاہئیں اور اس کی ساخت الیم ہو کہ طبع سلیم کونا گوار نہ گزرے اور نہ زمانے کی اچھی رسوم کے خلاف ہو۔ اس لئے مکان کی تعمیر میں بے حد تکلف اور عیاشانہ بناوٹ سے کام نہ لیا جائے۔ بہترین مکان وہ ہے جس کا موادِ تعمیر (Building Material) آسانی سے مل جائے۔ کافی کھلا ہوا دار ہو اور اوسط در ہے کا اونچاہو۔

# (ز)تسكين جذبُه جنسي

اس کے لئے مر داور عورت کاباہمی میل ملاپ ضروری ہے۔ لیکن انسانی غیرت اس بات کی متقاضی ہے کہ یہ فعل پوشیدہ طور پر کیاجائے اور اس کا اعلانیہ ذکر نہ کیاجائے۔ مر دکی منکوحہ معین ہواور کوئی دوسر اشخض اس سے جنسی تعلق نہ رکھے۔

#### (ح) سفر

سفر حسب ضرورت کرناچاہئے اور رفیق راہ ہو تو بہت اچھاہے۔اگر گھوڑے وغیر ہ پر سفر کرے توجانور کی ضروریات کا بھی خیال رکھے۔

#### (ط،ی)مشی و قعور

چلتے وقت میانہ روی اختیار کرے۔ اطراف بدن مٹکا کرنہ چلے اور غیر معمولی تیزی نہ دکھائے۔ محفل، جس میں انسان بیٹے مفید ہونی چاہئے۔ بدترین نشست گاہ راستہ ہے، جہاں عور توں کے حسن پر نگاہ پڑسکتی ہے اور تشویش خیال پیدا کرنے والی صور تیں دماغ میں جمع ہو جاتی ہیں۔ایسے مقامات سے پر ہیز واجب ہے۔

### (یا) سونا

انسان کوچاہئے کہ رات کو جلد سوجائے۔ سوتے وقت اپنے دماغ کو تشویشناک باتوں سے پاک کرے اور بلند خیالات اور کلام الہی کی آیات ذہن میں رکھ کر سوئے۔

#### (یب) مرض

جب کوئی شخص بیار ہو جائے تو چاہئے کہ وہ خداد ند تعالیٰ سے لولگائے اور مجر ب ادویہ استعال کرے۔ اگر نفسیاتی علاج کی ضرورت ہو، تو اس سے بھی فائدہ اٹھائے۔ مثلاً اساء الہی اور اس کے کلام کی آیات کا استعال اساء سے مرادوہ قو تیں ہیں جو کائنات میں پھیلی ہوئی ہیں اور اس کا ئنات کو باطنی طور پر تسخیر کئے ہوئے ہیں۔ اور آسانی اور زمینی قو تیں آپس میں اس طرح مر بوط ہیں کہ وہ مل کرایک اکائی بن گئ ہیں۔ اس لئے اساء الہی مادیات میں معنوی طور پر موکڑ ہوتے ہیں۔

#### (یج) مصائب

مصیبت کے وقت انسان کو چاہئے کہ نہ تو جزع فزع کرے نہ حواس باختہ وخوفزدہ (Panic stricken) ہو۔بلکہ اللہ پر بھروسہ رکھے اور مصیبت کامر دانہ وار مقابلہ کرے۔

#### (يد)كلام

بلیغ ہونا چاہئے۔ آواز اتنی بلند ہو کہ سننے والا بآسانی س لے۔ کلام سے کسی کو تکلیف نہ پہنچائے۔ غیبت اور چنلی سے کلیة پر ہیز کرناچاہئے، کیونکہ ان سے فساد پید اہوتے ہیں۔

## (٢) انتظام خانه داري

## گھر کیاہے؟

حضرت امام ولی اللہ کے نزدیک گھرسے مر ادمخض چاردیواری، دروازے اور کھڑ کیال نہیں بیں، بلکہ وہ گہرے اور پائدار تعلقات مر ادبیں جو ایک چھوٹی سی جگہ میں رہنے کے سببسے چند لوگوں میں پیدا ہو جاتے بیں۔ حکمت منزلیہ سے مر ادبیہے کہ گھر والوں اور دوستوں کے ساتھ جو



گھر میں گاہے بگاہے آتے رہتے ہیں، ایساسلوک کیاجائے جو انسان کے اچھے اخلاق، مصلحت عامہ اور صحیح تجربات کے مطابق ہو۔ تاکہ معاشر وانسانی میں بہترین ربط وار تباط پیدا ہوسکے۔

#### تكاح

اللہ تعالیٰ نے انسان کو خائہ داری کے انظام کے سلسلے میں طبعی طور پر سکھایا ہے کہ مرد اور عورت کی اس باہمی تعاون ہی پر خاتی اور عورت کے اس باہمی تعاون ہی پر خاتی زندگی مو قوف ہے۔ یہی وجہ ہے کہ تمام دنیا کی اقوام میں مرداور عورت کے باہمی تعاون نے بمیشہ ایک ہی شکل اختیار کی ہے، یعنی نکاح۔ اس کی شکل میہ ہوتی ہے کہ گواہوں کی موجودگی میں مرداور عورت ایجاب و قبول کرتے ہیں، یعنی ایک دوسرے کے ساتھ مل کر رہنا تسلیم کرتے ہیں۔ گینی ایک دوسرے کے ساتھ مل کر رہنا تسلیم کرتے ہیں۔ گویاعورت وعدہ کرتی ہے کہ اس معاہدے کے دوران میں وہ اس فتم کے تعلقات کی اور مرداس کی حفاظت اور کفالت کاعہد کرتا ہے، اس طرح ایک خاندان کا آغاز ہوتا ہے جو معاشرے کی اکائی ہے۔

گواہوں کی موجود گیا یک تواس معاہدے کی شہرت کرتی ہے اور دوسرے اس کے متعلق بعد میں کسی فتم کا جھڑ اپیداہو تواس معاہدے کی موجود گی کا ثبوت بہم پہنچاتی ہے۔ تعیین منکوحہ

انسان میں غیرت کا جذبہ بھی طبعی طور پر پایا جاتا ہے۔ یہ جذبہ تقاضا کر تاہے کہ اس کی زوجہ کے ساتھ اس کے سوااور کسی کا تعلق نہ رہے، بلکہ وہ اس کے لئے مخصوص رہے۔ اگر کوئی شخص ان کے تعلقات میں دخل دیتا ہے اور اس کی بیوی کے ساتھ وہ تعلقات قائم کرلیتا ہے جو اصلی خاوند کے ہیں، تونہ صرف خانگی زندگی تباہ ہو جاتی ہے، بلکہ ان میں آپس میں قتل وغارت تک کی نوبت آ جاتی ہے، جس سے شہری زندگی پر بھی بر ااثر پڑتا ہے۔

# پر دے کی ضرورت

ایسے ہی مر د کاجذبہ نغیرت گوارانہیں کر تا کہ کوئی شخص اس کی بیٹی یابہن کے ساتھ ناجائز تعلق پیدا کرلے۔

ان حالات کالازمی بتیجہ بیہ ہوا کہ انسان نے اپنی بیوی، بیٹی اور بہن کو نگاہ غیر سے محفوظ کرنے کے طریقے سوپے اور رفتہ رفتہ پر دہ ایجاد کیا۔ تاکہ وہ ابتدائی خرابیاں ہی پیدانہ ہوں جو آگے چل کر خانگی اور شہری زندگی کی بربادی کاباعث بنیں۔

#### محرمات

بعض عور تیں مر دوں کے ساتھ ایک ہی مکان میں پرورش پاتی ہیں، جیسے مال، بیٹی، بہن۔
اس لئے انسان کی طبعی فطرت یہ بن گئی ہے کہ مر دلین مال، بہن اور بیٹی کی طرف رغبت نہیں
رکھتا اور ان کے ساتھ وہ تعلقات قائم نہیں کر سکتا جو بیوی کے ساتھ ہوتے ہیں۔ ان کو محرمات
قرار دیا گیا ہے۔ اگر انسان کا خلق سلامت ہو، تو محرمات سے اجتناب کرنااس کی جبلت ہوتی
ہے۔ البتہ یہ ممکن ہے کہ کوئی خارجی حالت اسے ان محرمات سے نکاح کرنے پر مجبور کردے
اور مصلحت و قتی اس کی تائید کر دے۔ یہ استثنائی حالت ہے۔ لین عام فطرت انسانی بہی ہے کہ
مردان عور توں سے نکاح نہ کردے۔

اگران محرمات کی طرف رغبت کورد کانہ جاتا تو چو نکہ ان کے ساتھ ہر وقت گھر میں میل جول رہتا اس لئے خانگی معاشرت میں فساد پھیل جاتا۔ یہی وجہ ہے کہ تمام دنیا کی قوموں میں مال، بیٹی اور بہن کو محرمات قرار دیا گیاہے اور ان سے نکاح نہ کرنامعاشرت انسانی کامسلمہ اصول بن چکاہے۔

# عورت كامقام گھرميں

فطرت نے مروکی طبیعت عورت کی بہ نسبت زیادہ سخت، محنت کوش، مشقت کش اور زیادہ سخت محنت کوش، مشقت کش اور زیادہ گرفت کرنے والی پیدا کی ہے اور اس کے مقابلے میں عورت طبعاً ضعیف ہے۔ یہی وجہ ہے کہ معاشر ہانی میں ہمیشہ مر دمشقت کا کام کر تار ہاہے اور عورت گھر کی چاردیواری میں محفوظ رہ کر روز مرہ کے کاروبار کرتی رہی ہے۔ مثلاً گھر صاف رکھنا، کھانا پکانا، بچوں کی گہداشت کرناوغیرہ۔

عورت کی فطرت سے بھی تقاضا کرتی ہے کہ وہ جذبات جنسی کا اظہار نہ کرے اور بے باکی کے ساتھ مردانہ مجمعوں میں ظاہر نہ ہو۔ چونکہ سے باتیں اس کی حیاء کی پیداوار ہیں اس لئے



غیرت مندانسان ان کو پہند کرنے لگے۔اس کے مطابق بیر ضروری ہو گیا کہ لڑ کیاں اپنے بُرُ خود تلاش نہ کریں، بلکہ ان کے اولیاء تلاش کریں۔البتہ ان کے ساتھ بطریق لطیف مشورہ کرلیں۔

#### بيچ اور مال باپ

الله تعالیٰ کی یہ بھی عنایت ہے کہ بیٹوں اور بیٹیوں کو اپنے ماں باپ کا مطبع بنادیا ہے۔ گوماں باپ کو طبعاً بچوں پر السلط حاصل ہو تاہے، لیکن وہ شفقت اور محبت کا اظہار کرتے ہیں اور بچوں پر اپنی حکومت محبت اور الفت کے ساتھ چلاتے ہیں۔ بیٹے اور بیٹیاں جب بڑے ہوتے ہیں تو طبعی طور پر اسینے ماں باپ کی شفقت اور محبت کا بدلہ ان کی خدمت کی شکل میں دیتے ہیں۔

# سيدبالطبع اور عبدبالطبع

اگر غورسے دیکھاجائے تو معلوم ہوگا کہ تمام انسانوں میں دماغی اور بدنی تو تیں برابر نہیں ہیں۔ کسی میں یہ تو تیں کم ہیں اور کسی میں زیادہ۔یہ فرق مراتب طبعی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بعض لوگ "سیدبالطبع" ہوتے ہیں۔ یعنی طبعی طور پر ان میں ترقی، بہادری، بلند ہمتی اور طلب مشقت کا مادہ بہت زیادہ ہو تا ہے۔وہ طلب معاش میں فراوانی دکھاتے ہیں اور لوگوں کی خدمت کرنے میں بھی پیش ہوتے ہیں۔ ایسے لوگ خانہ داری کا انتظام خوب کرسکتے ہیں۔

بعض لوگ پست ہمت ہوتے ہیں۔ وہ طلب معاش کاکام بر سرخود نہیں کرسکتے۔ ایسے لوگ پہلی فتم کے لوگوں کے ماتحت رہ کر ذوش رہتے ہیں، وہ طبعاً دوسروں کے ماتحت رہ کر زندگی بسر کرنا پیند کرتے ہیں۔ ایسا شخص جب تک کسی صاحب اقتدار کے ساتھ وابستہ نہ ہوجائے،راحت طبع نہیں پاسکتا اور نہ اطمینان کی زندگی بسر کرسکتا ہے۔

معاشر و انسانی میں بعض ایسے کام ہوتے ہیں کہ دوسروں سے کرانے پڑتے ہیں۔ اس صورت میں ایک انسان کو دوسرے کے ماتحت رہ کر کام کرنا ہو تا ہے۔ جیسے فوج کا سر دار ہزاروں انسانوں کو اپنے ماتحت رکھتا ہے۔ ہر ایک سپاہی سپہ سالار اعظم نہیں بن سکتا ہے۔ اگر ماتحتی کی طبیعت رکھنے والے انسان سر داروں کی طبیعت رکھنے والوں کے ماتحت آ جائیں توان کی زندگی اچھی طرح نبھ جاتی ہے، ورنہ اکثر فساد پیدا ہو جاتا ہے۔

غرض خداوند تعالی کے پیدا کردہ نوعی تقاضوں سے شادی بیاہ، تولید و پرورشِ اطفال اور House ) متحول پر حکمر انی کے لئے سہ گانہ نظامات وجود میں آگئے۔ اسے خانہ داری (Keeping) کہتے ہیں۔ یہ میاں بیوی کے میل ملای سے پیدا ہوتی ہے۔

# خانگی جھکڑوں کا فیصلہ

اگر میاں بوی میں جھگڑا ہوجائے اور نظام منزلی میں خرابی پیدا ہوجائے تواس کا فیصلہ حکم مقرر کئے جائیں جو حکموں کے ذریعے سے کرایاجائے اور مر داور عورت کی جانب سے ایسے حکم مقرر کئے جائیں جو ان کے حالات سے بخوبی واقف ہوں، اسباب اختلافات کی تحقیقات کر سکیں، ان کے خیر خواہ ہوں اور پوری طرح عدل کر سکتے ہوں۔ اگر میاں بیوی کے در میان موافقت ممکن نہ ہو تو ان کے در میان تفریق پر راضی نہ ہو تو قاضی (ج) کے در میان تفریق (ج) کرادیں۔ اگر مر د تفریق پر راضی نہ ہو تو قاضی (ج) اس کا قائم مقام بن کر تفریق کرادے، تاکہ ان کا باہمی نزاع ختم ہوجائے۔ یہ تفریق مال لے دے کر بھی ہوسکتی ہے اور اس کے بغیر بھی۔ بہر کیف میاں بیوی کو اعتدال پر قائم رہناچاہئے۔ اور ایک دوسرے پر ظلم وجور نہیں کرناچاہئے۔

# تفريق كااصول

جب میاں ہوی کے در میان تفریق ہوجائے تو نکاح کی اہمیت کو قائم رکھے مثلاً اگر عورت حاملہ ہو تواس بچے کا نسب صحیح رکھنے کی غرض سے عورت دوسر انکاح کرنے سے پہلے پچھ عرصہ انظار کرے، تاکہ معلوم ہو کہ مصلحت منزلی کے اس جھے کوبازیچہ اطفال نہیں سمجھا گیا۔

# بيچ کے حقوق

نظام منزلی میں یہ بھی ضروری ہے کہ بچہ پیدا ہو تواس کا کوئی اچھاسانام رکھا جائے اور پھر ذیح کے ذریعے سے اس کاعقیقہ کیا جائے۔اس میں کئی تکتے ہیں:

اس طرح مر دلطیف طریقے سے بچکاباپ ہونے کا اعلان کر تاہے اور لوگوں میں اس کی شہرت ہو جاتی ہے۔ نیز اس طرح ماں باپ کی طرف سے بچ کی پیدائش پر خداکا شکر اداہو جاتا ہے اور یہ امر پایہ مثبوت کو پہنچ جاتا ہے کہ مر دکو اپنے بچاور اس کی ماں کی طرف رغبت ہے۔



پھر بیج کی نشوو نماکا مناسب بند وبست ہوناچاہئے اور مناسب عمر میں اس کی تعلیم وتربیت اور درستی اخلاق کا بند وبست ہوناچاہے۔علوم وہ سکھائے جائیں جواس کی دنیوی اور اخروی زندگی میں کام آئیں۔ جب جوان ہوجائے تواس کی شادی کر دی جائے اور اسے کوئی ایسا کسب سکھایا جائے جو معقول طور پر کمانے کھانے میں مدود سے اور اسے ہم چشموں میں عزت ولا سکے۔

# گهرمین مرد کابلند مقام

کوئی نظام مرکز کے بغیر قائم نہیں رہ سکتا۔ نظام منزلی کامر کزمر دہی ہو سکتا ہے۔اس لئے مر دکو گھر میں حاکمانہ فوقیت حاصل ہے، گر وہ استبداد سے کام نہ لئے حسب ضرورت اپنے کام کی تشریح کر بجالائیں۔

#### میل جول کے فائد ہے

جولوگ کسی شخص کی صحبت کے سب سے زیادہ لاکت ہیں، وہ اس کے اپنے گھر والے ہیں۔

اس کے بعد اس کے ہمسائے اور دوست وغیر ہوغیر ہ۔ ضروری ہے کہ یہ آپس میں ملیں جلیں

ادر ایک دوسرے کو تحفے دیں۔ خط و کتابت کریں اور معاش میں ایک دوسرے کے کام آئیں۔

آپس میں ایک دوسرے سے کلام کریں۔ مصیبتوں میں ایک دوسرے کی مدد کریں۔ کیونکہ

انہی باتوں سے الفت کا قیام و قوام ہو تا ہے۔ اس لئے ضروری ہے کہ ایک دوسرے کو سلام

کریں۔ کسی کے گھر جائیں تواجازت لے کر داخل ہوں اور اجنبی عور توں کو دیکھ کر تگاہیں پنچی

کریں۔ کسی کے گھر جائیں تواجازت لے کر داخل ہوں اور اجنبی عور توں کو دیکھ کر تگاہیں پنچی

کریں۔ اور ایسی باتوں سے خاص طور پر پر ہیز کریں، جن سے دلوں میں رفتہ رفتہ نفرت پیدا

ہو جایا کرتی ہے۔

# (۳) انتظام معاش

حکمت اکتبابی یانظام معاشی کی تعریف امام ولی اللہ نے یہ کی ہے کہ انسان اپنی معاش میں رفاہیت اور ذوق حسن یاظر افت کا خیال رکھے اور کوشش کرے کہ انسان اپنی تمام ضرور تیں اوسط در ہے کی رفاہیت سے پوری کرے۔ اگریہ کوشش نہ کی جائے تو انسان سخت تکلیف اور رنج وغم میں مبتلا ہو جاتا ہے اور اتن حاجتیں جمع ہو جاتی ہیں کہ ایک شخص ان کو بطریق احسن یوری نہیں کر سکتا۔

موجودہ انسانی سوسائٹی پر ایک نظر ڈالنے سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ انسان اپنی معاش مختلف پیشوں کے ذریعے سے پوری کرتا ہے۔ اس کا سبب امام ولی اللہ یہ قرار دیتے ہیں کہ ارتفاقات کی دوسری منزل میں انسان کی ضرور تیں اتنی بڑھ گئیں کہ ان سب کافراہم کرناایک تھخص تو کیا ایک خاندان کے بھی بس میں نہ رہا۔ لا محالہ دوسرے خاندانوں کی مدد کی ضرورت پڑی۔مثلاً شروع شروع میں انسان اپنے اور اپنے خاندان کی ضرورت کے مطابق جے بوتا تھااور جب قصل یک جاتی توکاٹ کر کام میں لا تا تھا۔ یہ ارتفاق طبعی (Natural Economy) کی منزل تھی، جس میں اشیاء مبادلے (Exchange) کے لئے پیدانہیں کی جاتیں۔ رفتہ رفتہ پیدا وار بڑھانے کے طریقے ایجاد ہو گئے اور مبادلے (Exchange) کے لئے پید اوار ہونے گی۔ اسے تجارتی پیداوار (Commodity Economy) کہتے ہیں۔اب کاشٹکاری کے لئے انسانی مشقت (Human Labour) کے بحائے حیوانی مشقت (Animal Labour) کی ضرورت پڑی۔ جس کے لئے حیوانوں کو قابو میں لا کر پرورش کرنے کی حاجت ہوئی۔اس کے علاوہ اچھی کاشتکاری کے لئے نخاری اور حدادی کی ضرورت پڑی اور ظاہر ہے کہ سمی کام میں حسن پیدا کرنے کے لئے اسے بار بار کرنا پڑتا ہے اور اسکے متعلق بہت سی معلومات جمع کرنی ہوتی ہیں اور اس طرح اس کام میں تخصیص (Specialisation) پیدا کی جاتی ہے۔ گر ایک انسان کیا، ایک خاندان بھی پیسب کام بطریق احسن سرانجام نہیں دے سکتا۔ ایسے ہی اچھا کھانا تیار کرنے کے لئے انسان کو فن طباخی (Cookery) اور اچھالباس تیار کرنے لئے فن خیاطی کی حاجت ہے۔حاصل کلام یہ ہے کہ ایک خاندان والے بڑی کوشش کریں گے توزیادہ سے زیادہ ار تفاق اول کی چزیں پیدا کر سکیں گے۔ گر ایسی چزیں پیدا کرنے کے لئے جن میں ہر حاجت کو پورا کرنے کے لئے افادیت کے علاوہ حسن وجمال کی بھی رعایت رکھی جاتی ہے، ایک خاندان کی کوششیں بکار آ مد نہیں ہوسکتیں۔اس لئے ضروری ہے کہ سوسائٹی میں تقسیم عمل (Division of Labour) سے کام لیا جائے اور ایک ایک گروہ ان کامول میں سے ایک ایک کام (Occupation) افتیار کرکے اس میں پچتگی (Experience) اور مہارت(Skill)پیداکرے اوراس ایک پیشے ہی سے اپنی جملہ ضروریات پوری کرے۔

بعديس جب ارتفاق سوم، يعنى تهذيب كى تيسرى منزل مين حكومت قائم مونى، تونظام



کومت چلانے کے لئے معاونین (Assistants) کی ضرورت پڑی۔ رفتہ رفتہ وفتری کام (Clerical work) بھی ایک مستقل پیشہ بن گیا۔

سکے(Coin-money) کارواج شر وع ہو گیا ●۔

# پیشہ اختیار کرنے کا اصول

سوسائڻ ميں رہتے ہوئے انسان کو کو ئی نہ کوئی پیشہ تواختیار کرناپڑتا ہی ہے، مگر سوال یہ پیدا ہو تاہے کہ انسان کیسا پیشہ افتیار کرے؟اس کاجواب حضرت امام ولی اللہ یہ دیتے ہیں کہ پیشہ وہ اختیار کرے جوانسان کی حاجتیں یوری کرے۔اس کی تشریح کرتے ہوئے ایک جگہ کلصے ہیں کہ:

"ایک شخص کو بھوک زیادہ لگتی ہے، مگر وہ کسب ایسااختیار کر تاہے جواس کی حاجتیں پوری نہیں کرتا۔وہ ضرور بھیک مانگنے اور ذلیل کام کرنے کی طرف مائل ہوجائے گا۔ بعض لوگ یوں تو قوی الجثہ ہوتے ہیں لیکن زیادہ کماتے نہیں، وہ زنااور بدکاری کی طرف رجوع کرتے ہیں۔"



# مبادلے کی ضرورت

جب انسان کی حاجتیں بڑھیں اور اس نے ارتفاق دوم میں قدم رکھاتو یہ مشکل محسوس کی جانے گی کہ کوئی مخص مبادلہ جنس (Batter) سے اپنی ضرور تیں پوری نہیں کرسکتا۔ مثلاً ایک موچی نے جوتے کا ایک جوڑا بنایا۔ اسے توقع تھی کہ نور باف سے اس کے عوض کپڑامل جائے گا۔ لیکن نورباف کو فی الحال جوتے کی ضرورت نہیں۔ اس لئے موچی اپنی ضرورت اس سے پوری نہ کرسکا۔ سوسائٹی میں اس قسم کے واقعات رونماہونے لگے تو عقلمندلو گوں نے کسی الی چیز کی تلاش کی جوخود تو کسی کام کی نہ ہو، گر معاوضہ بننے کی صلاحیت رکھتی ہو اور جلدی خراب بھی نہ ہوتی ہو۔ رفتہ رفتہ سونے اور چاندی کو اس غرض کے لئے استعال کیا جانے لگا اور

اس طرح ارتفاق دوم، لينى تهذيب كى دوسرى منزل مين بيئت اجماعيد (Society) منظم (Organised) ہو گئے۔

# پیشوں کی تقسیم اور حکومت

معاشر وانسانی میں جب معاملات کی کثرت ہو جاتی ہے اور ضرور تیں بڑھ جاتی ہیں، توجیسے اویرد کھایاجاچکاہے۔ایک آدمی یاایک خاندان اپنی ساری کی ساری ضرور تیں اچھی طرح یوری نہیں کر سکتا۔ لا محالہ ضروری ہوتا ہے کہ بعض لوگ بعض پیشوں کو مخصوص طور پر اختیار کرکے ان میں مہارت پیدا کرلیں، تا کہ اچھے ہے اچھاکام ہوسکے۔ لیکن اگر ان پیثوں کو کسی کنٹر ول میں ندر کھاجائے تواس سے معاشر وانسانی کو بہت سے نقصان پینچنے کا اندیشہ ہے۔

(۱)۔ اگراکٹریت ایک پیشہ یاکسب اختیار کرلے تو دوسرے پیشوں کی ضرور تیں پوری نہیں ہو سکیں گی۔ مثلاً اکثر لوگ صعنت و حرفت میں لگ جائیں یاسر کاری دفتروں میں کلر کی کے چیچے پڑجائیں تومویشیوں کی پرورش اور کاشت کاری کرنے والوں کی تعداد گھٹ جائے گی۔ پیشوں کے اس عدم توازن سے سوسائٹی کی اجھائی زندگی برباد ہوجائے گ۔

(۲) ـ بعض لوگ ایسے بیشے اختیار کر لیتے ہیں یاائی اشیاء کی صنعت کاری شروع کر لیتے ہیں جس سے سوسائی پر برااثر پڑتا ہے۔ مثلاً فحش، برہنہ تصاویر یامجسموں کی ساخت اور فروخت یا اليي مخرب اخلاق كتابول كي اشاعت يادل آزار لتريج پيدا كرنا

ان حالات کے انسداد کے لئے ضروری ہے کہ حکومت پیشوں اور پیشہ وروں اور ان کی صنعت پراس طرح سائنفک طریق سے ضبط قائم کرے کہ سوسائی کی حالت خراب ہونے نہیائے ہ

## ممنوع چيزس

عام سوسائٹی کے لئے مفید قانون میں جن اصولی چیزوں کی خرید و فروخت کی ممانعت ہونی چاہئے، وہ بقول حضرت امام حسب ذیل ہیں:

(۱)۔ وہ چزیں جو سوسائٹی کے عام اخلاق کو برباد کرنے والی ہوں۔ان میں بعض چزیں تو الیم ہیں جو براہ راست اخلاق عامہ کو برباد کرتی ہیں۔ان کی خرید وفروخت سے بداخلاقی

• ججة الله البالغه، جلد دوم، ص ١٠٥



اورسیه کاری کی براه راست تروی واشاعت ہوتی ہے، جیسے شراب۔ایسے ہی بداخلاقی اور بد کاری میں مدد دینے والی چیزیں بھی ممنوع ہیں۔مثلاً مغنیہ کا پیشہ۔

(۲) گندی اور سڑی ہوئی چیزیں جن سے نہ صرف انسان کی حس پاکیزہ مزاجی کو تکلیف پہنچتی ہے بلکہ صحت کے لئے بھی مضر ہیں۔

(٣) ایسے معاملات جونزاع (Litigation) کاموجب ہوں۔ مثلاً قیت اور مال کامتعین نہ ہونا یا پیانے کامعین نہ ہونا یا تیج در بیج ، مثلاً خریدار فروخت کنندہ سے کسی چیز کے خرید سے دوقت یہ قید لگادے کہ میں یہ چیز تم سے اس رقم میں اس شرط پر خرید تاہوں کہ تم مجھ سے اتی رقم میں فلاں چیز خریدو۔ یا بن دکھائے مال بیچنا یا خریدو فروخت میں کوئی ایسی شرط آ جائے جو آگے چل کر جھڑے کے اسب بنے۔ یا کچے پھل بیچنا یا غیر مقبوضہ چیز کی فروخت۔ غرض خریدو فروخت میں معاملہ بالکل صاف، واضح اور بین ہونا چاہئے اور کسی فروخت۔ غرض خریدو فروخت میں معاملہ بالکل صاف، واضح اور بین ہونا چاہئے۔ لیکن عدم متعین کو مبالغے کی حد تک نہیں پہنچایا جاسکتا۔ عدم تعین صرف وہ مضر ہے جو موجب خراع بن سکے۔

(4)۔ خرید و فروخت میں مسابقت بھی نقصان رساں ہوتی ہے۔ اس لئے ایک شخص کی تھے میں و خل دینا یا ہولی پر بولی دینا یا دوسر وں کو خرید اری سے روکنے کے لئے بولی بڑھانا ناجائز ہے اور نہ تدن کے لئے یہ مفید ہے کہ شہری آدمی دیہاتی کا دلال بنے۔ اس میں ایک نقصان تو یہ ہے کہ دیہاتی لوگ زیادہ نفع کے لالچ میں دلالوں کے بھندوں میں بھنس کر خراب ہوتے ہیں۔ دوسرے اس سے اہل شہر کو یہ نقصان پہنچتا ہے کہ دلال مال روک رکھتے ہیں اور گراں کر کے بیچے ہیں، پس یہ بہتر ہے کہ دیہاتی لوگ باربار تھوڑا تھوڑا مال لے کر آئیں اور مناسب قیت پر بیجیں۔

(۵)۔ ایسے طریق سے نفع اندوزی (Profiteering)جس سے سوسائی کے اکثر افراد کو تکلیف پنچ ممنوع ہے۔ مثلاً احتکار (Hoarding) یعنی زیادہ نفع کمانے کی خاطر غلے وغیرہ کوروکے رکھنا۔

- الروس المثالثان المثالث المث

(۲)۔ دھو کہ دے کر نفع حاصل کرنا بھی جائز قرار نہیں دیاجاسکتا۔ مثلاً مال کاعیب چھپانایا مال کو حقیقت سے زیادہ اچھا ظاہر کرنا اور مصنوعی طور پر چیک دمک دکھا کر قیمت بٹورنایا اچھی چیز میں اسی جنس کی ادنی درجے کی چیز ملاکر بیجنا(Adulteration)۔

(2)۔ الی چیزوں کی تیج بھی ممنوع ہے جو خدا تعالی نے سب انسانوں کے لئے پیدا کی ہیں۔ مثلاً قدرتی طور پر بہتایانی۔ ایسے یانی کوروک کر پیجنانا جائز ہے۔

# (م)\_لين دين

حکمت تعاملیہ یالین دین کے موضوع پر بحث کرتے ہوئے حضرت امام ولی اللہ فرماتے ہیں کہ جب ایک شخص نے کسی خاص پیشے میں امتیاز و شخصیص (Specialisation) پیدا کر لی، تو معلوم ہوا کہ ایک ہی کام اس کی ضرور تیں پوری نہیں کر تا۔ بعض او قات اشیاء مفت دینے کی ضرورت پڑی تا کہ لوگوں کی الفت حاصل کی جائے، کہ یہ بھی بجائے خود ایک ضرورت ہے۔ کیونکہ اس کے ذریعے سے ضروریات انسانی اور امداد باہمی حاصل ہوتی ہے۔ ایسے ہی بعض او قات اظہار وفایار حم کی وجہ سے روپیہ خرج کرنے کی ضرورت پڑی تا کہ ارتفاق پایہ میکیل کو کہنے۔ پس عنایت اللی نے انسان کی مبادلے کی طرف رہنمائی کی۔

# مبادلے کی شکلیں

مبادلے کی کئی شکلیں ہیں:

(۱) - بع:اس میں مال (Goods) کامبادلہ مال کے ساتھ کیاجاتا ہے۔

(۲)۔ ہمیہ: اس سے مرادبیہ ہے کہ دنیاوی یا اخروی نفع کی امید پر کوئی چیز بلامعاوضہ کسی کودے دینا۔

(m)\_اعارةً: اس مين منافع بلامعاوضه دياجا تاب\_

(م)۔ دین: اس میں اعارہ اور تیج دونوں صفتیں پائی جاتی ہیں۔ البتہ اس میں مجھی تیج کے معنی غالب ہوتے ہیں، جیسے بیچ سلم میں، جس میں نقد روپیہ لے کر جنس بعد میں دیر سے

web: www.hikmatequran.org email:hikmatequran@gmail.com

الزُوْرُ شَرِى: حُبَّةُ اللهِ الْبَالِغَه عَلَى الْبَالِغَه عَلَى الْبَالِغَه عَلَى الْبَالِغَه عَلَى الْبَالِغَة عَلَى الْبِينِي الْبَالِغَة عَلَى الْبَالِغَة عَلَى الْبَالِغَةُ عَلَى الْبِينِ الْبَالِغَةُ عَلَى الْبَالِغَةُ عَلَى الْبَالِغَلِيقِ الْبَالِعُ عَلَى الْبَالِغُ عَلَى الْبَالِغُ عَلَى الْبَالِغُ عَلَى الْبَالِكِ عَلَى الْبَالِغُ عَلَى الْبَالِغُ عَلَى الْبَالِغُلُولُ اللّهِ الْبَالِغُلُولُ اللّهِ الْبَالِكِ عَلَى الْبِيلِي عَلَى الْبَالِكِ عَلَى الْبَالِعِلَى الْبَالِكِ عَلَى الْبَالِكِ عَلَى الْبَالِكِ عَلَى الْبِيلِي عَلَى الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ عَلَى الْمِنْ عَلَى الْمِنْ عَلَى الْمِنْ عَلَى الْمِنْ عَلَ

دی جاتی ہے اور مجھی اعارہ کے معنی غالب ہوتے ہیں جیسے روپے پیسے کا قرض ہے۔ جس میں نفتد دے کر اس کے منافعے کاعوض نہیں لیاجا تا۔

#### مبادلے کے اصول

اس ارتفاق کومعاشر کانسانی کے واسطے مفیر بنانے کے لئے ضروری ہے کہ جس چیز کی خرید وفروخت کی جائے، اس کی قیمت، اجرت اور منفعت کے متعلق ہر بات صاف صاف طے کرلی جائے اور ہر فردد هو کے سے بچے، یعنی ایسی چیز ندلے بیٹے، جو اسکی حاجت پوری نہ کرتی ہو۔

مبادلے میں یہ بھی ضروری ہے کہ فریقین سودے کے متعلق ایجاب وقبول کریں یا نقد اُ نقد سودا ہو، تا کہ مبادلے میں جانبین کی رضامندی کا اظہار ہو جائے۔یہ بھی لازم ہے کہ چیز پراس مجلس ہی میں غور کرلیا جائے اور اگر لوٹانی ہو توالگ ہونے سے پہلے لوٹادی جائے۔

لین دین میں بعض او قات ایسا ہوتا ہے کہ کوئی شخص لینے یادینے کاوعدہ کرکے مکر جاتا ہے یا انکار کر دیتا ہے۔ قدرت نے انسان کے دل میں یہ بات ڈالی ہے کہ اگر لین دین نقذ انقذ نہ ہوتو اسے ضبطِ تحریر میں لا یا جائے۔ جس پر با قاعدہ شہادت ہو۔ اور ر بن رکھا جائے، تو بھی و ثیقہ تحریر کر لیا جائے۔ اس سے سوسائٹی میں آئی سے جھڑے کے کم ہوجاتے ہیں۔

#### چند مفید اصول

معاشرۂ انسانی میں سے جھڑے کے مواقع کم کرنے کے لئے مندرجہ ذیل قوانین ضروری ہیں:

(۱)۔اللہ تعالیٰ نے انسان کوز مین پر پیدا کر کے اس کی روزی کاسامان بھی یہی فراہم کردیا ہے اور سب انسانوں کو حق دیا ہے کہ اس سے فائدہ اٹھائیں۔ لیکن انسان کی خود غرضانہ مسابقت (Competition) اور باہمی تنازع کورو کئے کے لئے یہ قاعدہ مقرر کر دیا کہ جو شخص کسی قطعُ زمین سے سب سے پہلے نفع حاصل کرنا شروع کر دیے ، وہ اس کی ملکیت ہوئی۔ اب کسی کو حق نہیں ہے کہ اس سے انتفاع کر سکے۔ تاو قتیکہ پہلے قبضہ کرنے والا رضامندی کے ساتھ خود ہی اسے نہ دے دے یا برضائے خود مبادلے کے لئے آمادہ نہ ہوجائے۔ان دونوں صور توں میں بھی کسی قسم کا فریب اور دھو کہ نہیں ہونا چاہئے۔اتی

کانام "حق ملکیت" لیعنی حق انتفاع ہے۔ورنہ زمین کا اصل مالک تو خد اتعالیٰ ہی ہے۔ البذاجو شخص آبادی کے باہر کسی افتادہ اور غیر مز روعہ زمین کو سب سے پہلے آباد کرے اور اس کے اس فعل سے کسی کو نقصان بھی نہ پہنچتاہو، تو وہ اس زمین کامالک بن جا تا ہے۔ اگر کسی زمین کامالک مرجائے اور اس کا کوئی وارث نہ ہو تو وہ پھر سب کے لئے مباح ہو جاتی ہے۔ لیعنی وہ پھر سے حکومت کے تابع آجاتی ہے اور اب وہ جسے چاہے دے سکتی ہے۔

(۲)۔ قانون معیشت کادوسر افطری اصول یہ ہے کہ نظام تدن ایساہوناچاہے کہ سوسائی کے سب افراداس میں حصہ لیں اور ایک دوسرے کی مدد کریں۔

(س)۔ تیسر اطبعی قانونِ تدن ہے کہ جو چیزیں قدرت نے عام فائدے کے لیے پیدائی
ہیں اور جن کوکار آ مدبنانے میں کسی خاص شخص یا جماعت کی محنت و قابلیت کاد خل نہیں،
انہیں حتی الامکان الی شکل میں رہناچاہئے کہ ہر ایک شخص ان سے استفادہ کر سکے۔ جس
چیز کورو کے بغیر اس سے استفادہ ممکن نہ ہو، اس کے لئے یہ قاعدہ ہوناچاہئے کہ ہر ایک شخص اسے اتناہی رو کے جتنارو کناضر وری ہو۔ مثلاً کھیت کو پانی دیناہو توسب سے پہلے اس
کسان کی باری ہے، جس کا کھیت پانی کے بہاؤ میں سب سے پہلے پڑتا ہے۔ جب وہ اپنے
کسان کی باری ہے، جس کا کھیت پانی کے بہاؤ میں سب سے پہلے پڑتا ہے۔ جب وہ اپنے
میست کو سیر اب کرلے تو اس سے آگے یا سامنے کے متصل کھیت کی باری ہوگی۔ اس کر تیب سے یہ سلسلہ جاری رہے گا یہاں تک کہ تمام کھیت سیر اب ہو جائیں۔ رو کئے میں
ترتیب سے یہ سلسلہ جاری رہے گا یہاں تک کہ تمام کھیت سیر اب ہو جائیں۔ رو کئے میں
بھی ہر شخص کا فرض ہے کہ وہ پوری احتیاط کرے، کہ کسی کو تنگی یا تکلیف نہ پنچے۔ ایسے
بی چارہ اور جنگل کی کنڑیاں قدرت کا عام انعام ہیں۔ کسی کاحق نہیں کہ اپنے لئے مخصوص
کر لے۔ حضرت صالح علیہ السلام کے عہد میں جو انقلاب آیادہ اس لئے آیا تھا کہ سوسائی
کے چھوٹے سے طبقے نے جو اکا ہر پر مشتمل تھا، پانی جیسی عام چیز کو اپنچ مویثی کے لئے
خصوص کر لیا تھا۔

(4)۔ تدنِ انسانی کا چوتھا قانونِ طبعی یہ ہے کہ سب لوگ مل جل کر سوسائٹی کی پیداوار بڑھائیں اور نئی ایجادات و اختراعات کے ذریعے سے ارتفاقات کی اصلاح کی کوشش کریں۔

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.coi



# جوااورسٹہ بازی کیوں ممنوع ہے؟

اس تمرنی زندگی کی روح بقول حضرت امام الائمہ تنکاؤن ہے۔ لہذا تقیاموال کے وہ تمام ذرائع جو تعاون کی روح سے خالی ہوں اصول فطر تِ انسانی کے لحاظ سے بالکل ناجائز اور تمدن کے منافی ہیں۔ جیسے قمار بازی (Gambling) اور سٹہ (Speculation) جن میں اگر چہ مبادلہ ہو تا ہے، لیکن وہ کسی منعصت بخش چیز کے پورے معاوضے کے بدلے میں نہیں ہو تا، بلکہ قمار باز اپنی جہالت اور لا چلے کے باعث اس جھوٹی امید پر کہ ایک بی داؤں میں جھے بہت می دولت ہاتھ آ جائے گی، ایک کثیر رقم کی شرط بدلیت ہے۔ ظاہر ہے کہ اس ذریعہ اکتساب میں تعاون کو کوئی دخل نہیں ہے۔ اب اگر وہ شرط ہارگیا تواسے قیم درویش بجانِ درویش کے مطابق خاموش ہو جانا وخل نہیں ہے۔ اب اگر وہ شرط ہارگیا تواسے قیم درویش بجائی درویش کے مطابق خاموش ہو جانا اس والے انسانیت کے خلاف ہیں۔

# سود کی ممانعت

ایسے بی رزق کمانے کے وہ ذرائع جن میں بظاہر تعاون کی شکل موجودہے، لیکن اس کی تہ میں تعاون کی موت پوشیدہ ہے انسانیت اور معاشرہ کے لئے سم قاتل کا حکم رکھتے ہیں۔ جیسے سودی کاروبار۔ سودیار باسے مراد قرض لی ہوئی چیز سے زیادہ یا بہتر واپس دینا ہے۔ حضرت امام صاحب اس کی دوفتمیں کرتے ہیں:

#### (۱)\_رباحقيقي يعني اصلى سوداور (۲)\_ربا بالفضل

حقیقی سود نقد قرضوں پر ہو تاہے۔ جنس کا قرض بھی جس پر سود لگایا جائے اسی ذیل میں آتاہے۔

ربابالفضل سے مرادیہ ہے کہ کوئی جنس اس شرط پر ادھار دی جائے، کہ اداکرتے وقت اس سے بہتر جنس لی جائے گی۔ مثلاً سرخ گندم ادھار دے کر سفید گندم واپس لینا، اسے اصلی سود سے مشابہت کی وجہ سے سود قرار دیا گیا ہے۔ البتہ جب جنس ایک نہ ہو اور سودا دست بدست ہو توسود قرار نہیں پاتا۔

- الروشر ت: حُبَيِّة اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه

اوپرد کھایاجاچکاہے کہ معاملات کی روح تعاون ہے۔ لیکن سودی کاروبار تعاون کی روح سے قطعاً عاری ہوتاہے۔ اس میں قرض خواہ بلامقروض کو مالی مد دیتاہے اور مقروض قرض خواہ کو کچھ ذائد دینے کا وعدہ اپنی مرضی سے کرتاہے، لیکن اس لین دین کا نفسیاتی تجزیہ کیا جائے تونہ قرض خواہ کی نیت ہوتی ہے کہ وہ مقروض کو مالی مد ددے اور نہ مقروض اپنی مرضی اور خوشی سے ذائد رقم اداکر تاہے۔ چنانچہ اگر مقروض سود دینے کا وعدہ نہ کرے توقرض خواہ اسے ہر گرمالی مدو نبیں دیتا۔ ادھر مقروض صرف افلاس اور ناداری کے مارے سود اداکر تاہے۔ اگر کسی وقت خود قرض خواہ مقروض ہوجائے تو افلاس کی حالت میں خوشی سے اس طرح سود دینا قبول نہ کرے گا، جس طرح اناج مول لیتے وقت خوشی سے دام اداکر تاہے۔ لہذا مقروض کی رضامندی کو حقیق رضامندی نبیس کہا جاسکتا۔ اس سے ظاہر ہے کہ قرض خواہ کی "مالی امداد" تعاون کی روح سے خالی ہوتی ہے۔ اس لئے یہ کاروبار انسانیت اور تمدن کے اصول سے قطعاً منا فی ہے۔

قرض ہمیشہ دہ لوگ لیتے ہیں جو مفلس ہوں اور وہ بھی اس وقت جب دہ اپنی ضرورت کسی اور طرح پوری نہ کرسکنے کی وجہ سے مضطر ہو جاتے ہیں۔ ان میں سے اکثر مفلس وقت مقررہ پر ادا بھی نہیں کرسکتے۔ اس لئے انہیں سود در سود ادا کرنا پڑتا ہے اور وہ اس سے مشکل ہی سے نجات یاتے ہیں۔

سودی کاروبار بہت سے جھگڑوں کاموجوب ہوتاہے، جوشخصی بھی ہوسکتے ہیں اور بین الا قوامی بھی۔ جو بعض او قات خطرناک جنگوں کاموجب بنتے ہیں۔

سودی کاروبار کا اثر اخلاق انسانی پر بھی نہایت ناگوار پڑتا ہے۔ جو لوگ سود خوری کا پیشہ اختیار کر لیتے ہیں، وہ مقروضوں سے روپیہ وصول کرنے میں بہت سختی کرنے کے عادی ہوجاتے ہیں۔ ایسے اشخاص میں مروت کی روح بالکل مرجاتی ہے اور وہ خلق ساحت صبالکل عاری ہوجاتے ہیں۔

 <sup>●</sup> حضرت امام صاحب انسانیت کے لیے جو بنیادی خلق ضروری قرار دیتے ہیں،ان میں ایک خلق ساعت بھی ہے۔ جس
 کامطلب بیہ ہے کہ انسان دنیاوی چیزیں استعمال کرے، توان میں انہاک پیدانہ کرے۔ کیونکہ بیہ انہاک اس کے مرنے کے بعد کی زندگی کے لئے مصر ثابت ہوتا ہے۔ (مولف)



سودی کاروبارے آگے چل کر سرمایہ پرستی (Capitalism) پیداہو جاتی ہے، جو مدنیت اور انسانیت کی روح کو فٹاکر دیتی ہے اور آگے بڑھ کر قوموں کی شہنشاہیت (Imperialism) پیدا کرنے کا موجب بنتی ہے۔

سودی کاروبارسے رفاہیت بالغہ یعنی پر تکلف زندگی پیداہوتی ہے۔ مطلق رفاہیت تو یہ
ہے کہ انسان زندگی ہر کرنے کے اچھے طریقے استعال کرے، مثلاً کھانے میں صاف پاک
چیزیں استعال کرے اور سڑی ہوئی خراب چیزوں سے پر ہیز کرے یاصاف سقری جگہ بیٹے
کر شاکشگی کے ساتھ کھائے۔ رفاہیت بالغہ بیہ ہے کہ ایک ہی جنس کی چیزوں میں سے بہترین
چیز کا انتخاب کرنا۔ مثلاً کپڑے کی ضرورت ہو تو معمولی صاف ستقرے کپڑے کی بجائے
کواب اور ابریشم استعال کرنا۔ یہ تعیش کی زندگی ہے جو تعمق فی الد نیاکا نتیجہ ہے۔ معاشرے
میں چندلوگ ہی الی زندگی ہر کرستے ہیں۔ انہیں اس قتم کی پر تکلف زندگی ہر کرنے کے
میں۔ نتیجہ یہ ہو تا ہے کہ دولت اس محدود طبقے میں بند ہو کررہ جاتی ہے اور سوسائٹی کا بڑا طبقہ
بیں۔ نتیجہ یہ ہو تا ہے کہ دولت اس محدود طبقے میں بند ہو کررہ جاتی ہے اور سوسائٹی کا بڑا طبقہ
جو غرباء پر مشمل ہو تا ہے ، امر اء کے طبقے کا دست گر بن جاتا ہے۔ رفتہ رفتہ ایک طرف تو یہ
غریب طبقہ انسانی فضائل ہی سے محروم ہوجاتا ہے اور دو سری طرف معاشر ہ انسانی میں
بنیادی پیشے ، جن پر اجتماع انسانی کا مدار ہے ، مثلاً زراعت ، صنعت و حرفت و غیرہ ، کاریگروں
کی کی کی وجہ سے برباد ہوجاتے ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ ان کاموں میں مصروف ہوجاتے ہیں۔
کی کی کی کی وجہ سے برباد ہوجاتے ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ ان کاموں میں مصروف ہوجاتے ہیں۔
کی کا تعلق امر اء کی عیاشانہ زندگی کے ساتھ ہو تا ہے۔

مذکورہ بالا خرابیاں اس بات کی مقتضی ہیں کہ انسانی معاشرے کو سود جیسی لعنت سے بچانے کے لئے ان لوگوں کو جو سودی کاروبارسے بازنہ آئیں، ایسی سخت سز ادی جائے جیسی ان لوگوں کو دی جائے ہوں۔

قمار بازی اور سودی کاروبار دونوں انسانی معاشر ہے کے لئے ویسے ہی غیر طبعی ہیں جیسے انسان کی طبعی غذائوں کے مقابلے میں شر اب نوشی۔اس سلسلے میں مقدار کی کی بیشی کا سوال بالکل غیر مناسب ہے، جس طرح مسکرات میں سے کسی چیز کا استعال تھوڑی ہی مقدار سے برطحتے بڑھتے بہت بڑی مقدار تک پہنچ جاتا ہے، وہی صورت قمار بازی اور سود میں پیش آتی برطحتے بڑھتے بہت بڑی مقدار تک پہنچ جاتا ہے، وہی صورت قمار بازی اور سود میں پیش آتی

- الزوشر: حُبَيْةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ النَّهِ اللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَمَرْتَ: حُبَيَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَمَرْتَ: حُبَيَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَمَرْتَ: حُبَيَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴾

ہے۔ یعنی انسان تھوڑاسودلینا شروع کردے تورفتہ زیادہ بڑی مقدار میں پہنچ جاتا ہے۔ ایسے ہی تمار بازی معمولی حالت میں شروع کی جائے تو آہتہ آہتہ اس کادائرہ پھیلٹا جاتا ہے۔ اس کئے سود اور قمار بازی دونوں کوسوسائٹ سے قطعاً نکال دیناضروری ہے۔

#### رشوت

ایسے بی رشوت معاشر ہانسانی کے لئے مصر ہے۔ کیونکہ اس کے ذریعے سے دوسرے کے مال یاحق پر ناجائز قبضہ کیاجا تا ہے۔ معاشر ہانسانی میں جھگڑوں کے سدباب کرنے اور ہر ایک کو اس کاحق صحیح طور پر دینے دلانے کے لئے رشوت کا دور کرنا اشد ضروری ہے۔ اس کے بغیر سوسائی میں عدل قائم نہیں ہو سکتا۔ نہ عدل کرنے والوں پر اعتاد قائم ہو سکتا ہے۔

#### وقف کی ضرورت

سوسائی میں لین دین ہوتا ہے تو وہ ہمیشہ صرف قیمت اداکر نے پر نہیں ہوتا، بلکہ بعض او قات محض احسان کی خاطر بھی کوئی چیز دی جاتی ہے۔ مثلاً صدقہ، ہدیہ، ہبہ اور وصیت وغیرہ۔ یہ سب طریق انسانی سوسائی اپنے دور ارتقاء میں پیداکر چک ہے۔ لیکن ان کی منفعت زیادہ تر شخص ہے اور بہت محدود طقے تک رہ سکتی ہے۔ بقول امام ولی اللہ، بجازی انقلاب کے دائی حضرت محمد رسول اللہ منگا لیکنی نے جن کی تحریک ایک عالمگیر اجتماعی تحریک تھی، احسان کا ایک اجتماعی طریق تجویز فرمایا، جے وقف کہتے ہیں۔ یہ ان مصالح پر بنی ہے جو مذکورہ بالا کسی طریق مصدقہ سے بھی پورے نہیں ہوسکتے۔ مثلاً ایک آدمی کئی لاکھ روپیے فقیروں اور محتاجوں میں تقسیم کردیتا ہے۔ وہ دو دو دو چارچار دس دس روپے لے کر چلے جاتے ہیں اور چند دن کے بعد پھر ویسے ہی قاش ہوجاتے ہیں۔ نیز ان کے بعد آنے والے فقراء اس داد و دہش سے محروم رہ والیے ہیں۔ وقف میں یہ خوبی ہے کہ اس میں اصل ذریعہ پیداوار محفوظ رہتا ہے اور اس کے مافعے سے ماکین کوفائدہ پنچار ہتا ہے اور شے موقوفہ پرمالک وقف کا قبضہ بھی قائم رہتا ہے۔ مافعے سے ماکین کوفائدہ پنچار ہتا ہے اور شے موقوفہ پرمالک وقف کا قبضہ بھی قائم رہتا ہے۔ اختماعی نفعے سائین کی ہے بہترین شکل ہے۔

web: www.hikmatequran.org email:hikmatequran@gmail.com



#### (۱) مضاربت

اس میں ایک شخص کامال ہو تاہے اور دوسر ااس سے تجارت کر تاہے اور نفع آپ میں تقسیم کر لیتے ہیں۔

#### (۲) مفاوضت

اس میں چند آدمی بر ابر کامال شریکِ تجارت کر کے مشتر کہ طور پر خرید و فروخت کرتے ہیں اور نفع آپس میں بانٹ لیتے ہیں۔ یہاں دوسرے کے وکیل اور کفیل ہوتے ہیں۔

#### (m) عنان

یہ ہے کہ معین مال میں شریک ہو کر کاروبار کیا جائے۔ گر کوئی شخص دوسرے کا کفیل نہ ہو، جس سے وہ آپس میں ایک دوسرے سے مطالبہ کر سکیں۔

#### (۳) شرکت صنالع(Guildism)

اس میں ایک پیشے کے لوگ مل کر محنت کرتے ہیں اور اجرت آپس میں تقسیم کر لیتے ہیں۔ ان سب میں یہ شرطہ کہ آپس میں جھڑے کی کوئی شکل پیدانہ ہوسکے۔

#### مز ارعت

حضرت امام الہند کار وباری معاونت کی ایک اور شکل مز ارعت بھی لکھتے ہیں۔ جس میں ایک شخص کی زمین ہوتی ہے اور دوسرے کی محنت اور آلات کشاورزی۔

# امام ابو حنيفه وشالله مخالف بين

اسلامی انقلاب سے پہلے عرب میں عام طور پر مز ارعت کارواج پایاجاتا تھا۔ لیکن عدلِ اسلامی قائم ہونے کے ابتدائی دور میں مز ارعت کو ناپیند کیا گیا اور جولوگ مز ارعت کرتے متحے، انہوں نے اس بناپر ترک کر دیا کہ حضرت محمد رسول اللہ مَثَالِثَیْمُ نے اس سے منع فرمادیا تھا۔ بعد کے زمانے میں جب ارتجاع (Reaction) شروع ہوگیا، بعض بڑے بڑے لوگ



#### (۵)۔امدادِباہمی

معاشر ہ انسانی میں رہنے والے ہر ایک انسان کا حق ہے کہ وہ بھوکا نہ سوئے، اس کے کھانے پینے، کپڑے لئے، مکان، صحت اور تعلیم کی عام ضرور تیں پوری ہوں، لیکن اس حق کے بورا ہونے کے بعد دیکھاجاتا ہے کہ یہ تمام افراد مشین میں بنے ہوئے پرزوں کی طرح یکسان نہیں ہوتے، بلکہ قابلیت، اہلیت اور اخلاق وعادات میں فرق ہوتا ہے۔ چنانچہ بعض تیز فہم ہوتے ہیں۔ بعض نسبتاً کند ذہن ۔ بعض کار حجانِ طبع ایک پیٹے کی طرف ہوتا ہے اور بعض کا دوسری اکی طرف ہوتا ہے اور بعض کا دوسری اکی طرف ہوتا ہے اور بعض کا بعض کے دوسری اکی طرف ہے کہ وہ ہے کہ وہ ہے کہ اپنے کم قسمت ہم جنس افراد کی کم سے کم طبعی ضرور توں کا خیال رکھیں، ورنہ نظام معاشرہ بگڑ جائے گا۔

# تعاون کی ضرورت

اس فرقِ مراتب کی وجہ سے معاش میں خلل پڑسکتا ہے۔ اس لئے تعاون کی ضرورت ہے۔ مثلاً ایک آدمی کے پاس کچھ زمین ہے، جسے وہ خود کاشت نہیں کرسکتا۔ لامحالہ وہ ایسے آدمی کا تعاون حاصل کرسکتا ہے جو اپنے بیل اور نیج سے کام لے کر اس زمین میں کاشت کرے۔ ایسے ہی ایک شخص کو اپنے حق کے استقرار کے لئے دوسرے آدمی کی ضرورت ہے، جو اس کے است و کیل مقرر کرنا پڑتا ہے۔ یاکسی آدمی کو کفالت پر اس کے حق کی خاطر جھڑے۔ اس لئے اسے و کیل مقرر کرنا پڑتا ہے۔ یاکسی آدمی کو کفالت پر کام لینے کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہ جھی انسانی معاشرے کا ایک ضروری جز ہے اور ارتفاقی دوم میں اس کی ضرورت پڑتی ہے۔

# تعاون کی صور تیں

یہ ظاہر ہے کہ سوسائٹی کا نظام محض انفرادی کو ششوں سے نہیں چل سکتا۔ ترقی دینے کے لئے آپس میں اشتر اکبِ عمل اور تعاون سے کام لینانسان کا فطری تقاضا ہے۔ ارتفا قات انسانی کی ترقی مو قوف ہی تعاون واشتر اک پر ہے۔ کاروبار (Business) میں بھی تعاون واشتر اک نہایت مفید نتائج پیدا کر تا ہے۔ اس سلسلے میں حضرت امام شاہ ولی اللہ بعض مندر جہ ذیل صور تیں بیان کرتے ہیں:۔

کرناوغیرہ ۔ لیکن اس باہمی تعاون سے معاثی وسائل حاصل کرنے کی شرط لازم ہیہ ہے کہ یہ قبضہ اور یہ حصولِ ترقی، معاشر ہانسانی میں ایک دوسرے کی معاثی زندگی کی منتقل کا باعث نہ بن جائے تاکہ ایسانہ ہو کہ تدن پر فسادید اہو جائے۔

#### مولاناعبيد الله سندهى ويطلله كالمسلك

یہاں یہ امر بیان کر دینا خالی از دلچیسی نہ ہوگا کہ ہمارے زمانے میں حضرت امام ولی اللہ دہادی میں مضرت امام ولی اللہ دہلوی میں اللہ عند اللہ اللہ عند کا ایرایک حاشے میں تحریر فرماتے ہیں کہ:

"اعلم ان اما منا الاعظم ابا حنيفة لا يجوّز البزارعة والجواب عن حديث غيبران رسول الله عَلَيْهِ المنتعبل يهود خيبر في اراضيها على وجه الجرية لانه لم يضع عليهم الجرية غيرة والحال ان الجرية كانت واجبة بالكتاب، قاله ابوبكي الرازى الحنفي وما اعطاء عليه السلام شطي الغلة اياهم كان على وجه العطاء والبعاونة في المؤنة وانا ناغن بقول ابي حنيفة مُوسِّلَةٌ لان في الزراعة ظلم وجور على العامة وتسلط الاغنياء بالظلم على الاراض كثيرة واستعبال العوام فيهاكا ستعبال الحبيروالبقي لا يرحبون عليهم ولا يعطونهم مايكتفي بطونهم على انهم يظلمون عليهم ظلماً لا يستطيع وصفه احدوام اعلى تقدير عدم الجواز فلا يترك اراض احداث يبدة الامالية درعلى حرثه - "

یعنی حضرت امام اعظم ابو حنیفه بی التی مزارعت کو جائز نہیں رکھتے اور وہ جو خیبر کے متعلق ابور افع رفی نائی کی روایت بیان کی جاتی ہے، تو وہ بقول ابو بکر جصاص الرازی الحنی، بطور جزید تھا۔ کیونکہ اہل خیبر پر اور کوئی جزید نہ لگایا گیا تھا۔ حالا نکہ قانونِ الله کے مطابق ان پر جزید لگنا چاہئے تھا۔ اس کے باوجود حضرت محمد رسول الله منافی کے مطابق ان پر جزید لگنا چاہئے تھا۔ اس کے باوجود حضرت محمد رسول الله منافی کے کاشت شدہ زمین سے جو تھوڑی بہت پیداوار یہود کو دی، تو وہ بطور بخشش اور احسان تھی۔ ہم حضرت امام ابو حنیفہ بھی اور حول کے پیروہیں۔ حقیقت یہ اور احسان تھی۔ ہم حضرت امام ابو حنیفہ بھی اور مزارعوں پر سخت ظلم کرتے ہیں اور فقہ رفتہ بہت کثیر اراضی پر ظلماً قبضہ جما بیٹھتے ہیں اور بے چارے عوام سے اتناکام

- الروشر ح: حُبَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَةِ اللهِ الْبَالِغَةِ اللهِ المِلْمِ المِلْمِ المِلْمِ اللهِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ

"ان البشاهدة الآن ان اكثر الظلم انبا هوعلى اهل الحرث"

(یعنی آج ہمارامشاہدہ یہ ہے کہ سبسے زیادہ مظلوم طبقہ کاشتکاروں کا ہے۔)

## حضرت امام الهنديشية كافيصله

حضرت امام الہند شاہ ولی الله دہلوی رَحْیَالله کار جمان بھی یہی معلوم ہو تاہے کہ وہ بھی اسے جملائوں کی بنیاد تسلیم کرتے ہیں اور اسلامی انقلاب کے دورِ اول میں جن لوگوں نے مز ارعت کو ناجائز قرار دیا تھا، ان کے فعل کا سبب انہی مناقشات (جھگڑوں) کو قرار دیتے ہیں، جو مز ارعت میں طبعی طور پر پیدا ہوجائے ہیں ۔ اور تعاون کی صرف ان صور توں کو جائز قرار دیتے ہیں، جن میں جھگڑے پیدانہ ہوں۔ چنانچہ فرماتے ہیں:

"فاصل التسبب حيازة الاموال البباحة واستنباء ما اختص به بها يستبده من الاموال البباحة كالنتاسل بالرعى والزراعة باصلاح الارض وسقى الباء ويشترط فى ذلك ان لا يضيق بعضهم على بعض بحيث يفضى الى فساد التبدن - "

معاثی وسائل کووسیلہ کاربنانے کے لئے بنیادی اصول بیہ ہے کہ جائز مال کو قبضے میں لا یا جائے اور اس کو اس طرح ترقی دی جائے، جس طرح ترقی دینا جائز ہے۔ مثلاً مویشیوں کی افزائش نسل، آب یا شی اور اصلاحِ زمین کے ذریعے سے زراعت

<sup>•</sup> جمة الله البالغه ص ۱۱ جلد دوم • ميلو ما الدوم معرود المدود

<sup>🍄</sup> ججة الله البالغه ص ١٠٠ اجلد دوم



#### "ذهب ابوحنيفة الى فسادها مطلقاً والى فساد البساقات ايضاً"

(حضرت امام ابوحفنيه ومناللة كامسلك بيب كه مز ارعت اور مساقات دونول ميل فساد مطلق بإياجاتاب)

(مساقات سے مرادیہ ہے کہ حصہ داری پر باغبانی کی جائے۔ یعنی مالک کی زمین اور در خت ہوں اور مز دور کی محنت)

# جاگیر داری اور زمینداری کاانسداد

کتنی زمین ایک کاشکار کے قبضے میں رہنی چاہئے؟ اس سلسلے میں حضرت جابر ڈالٹھنڈ کی وہ روایت سامنے رکھنی چاہئے (جے امام بخاری اور امام مسلم دونوں نے روایت کی ہے) کہ حضرت نبی اکرم منگا ایڈ کی نے فرمایا کہ جس شخص کے پاس قابلِ کاشت زمین ہو، وہ اسے یو نبی بیکار نہ چھوڑے رکھے۔ بلکہ خود کاشت کرے۔ ورنہ اپنے کسی بھائی کو کاشت کرنے کے لئے دیدے۔ اگر وہ نہ خود کاشت کرے ، نہ کسی کو کاشت کرنے کے لئے دیے توساری مایا کو اپنے گھر دیدے۔ اگر وہ نہ خود کاشت کرے ، نہیں۔ (یہ آخر الذکر فقرہ جو آخضرت منگا ایڈ کی خوریہ فرمایا ہے، قابل غورہے۔)

ایسے بی ایک صحابی کو حضرت نبی اکرم منگالی آئے کے قد زمین عطافرمائی، لیکن وہ ساری زمین کو کاشت نہ کر سکے اور کچھ زمین بریکار پڑی رہی۔ حضرت عمر ڈگائٹ (خلیفہ دوم) نے باقی زمین ان سے چھین کر حاجت مندول میں تقسیم کر دی اس

# ملکیت کیاہے

یہاں یہ بات بھی اچھی طرح سمجھ لینی چاہئے کہ حضرت امام الہند؟ کے نزدیک زمین کی ملکیت سے کیامر او ہے۔ آپ لکھتے ہیں کہ:

الاصل فيه ما أومأنا أن الكل مال الله ليس فيه حق لاحدٍ في الحقيقة لكن الله تعالى لها اباح لهم الانتفاع بالارض وما فيها وقعت المشاحة فكان الحكم حينتُ نِ

٢٩٠ تاب الاموال لا بي عبيد ص

- الرور شرح: حُبَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغُهِ اللهِ الْبَالِغُهُ اللهِ الْبَالِغُهُ اللهِ الْبَالِغُهُ اللهِ الْبَالِغُهُ اللهِ الْبَالِغُهُ اللهِ الْبَالِغُ اللهِ الْبَالِغُهُ اللهِ الْبَالِغُهُ اللهِ الْبَالِغُلِي اللَّهِ الْبَالِغُلِي اللَّهِ الْبَالِغُلُولُ اللَّهِ الْبَالِغُلِي اللَّهِ الْبَالِعُلِي اللَّهِ الْبَالِمُ الْبَالِغُلِي اللَّهِ الْبَالِغُلِي اللَّهِ الْبِيلِي الْبَالِغُلِي اللَّهِ الْبِيلِي الْبَالِغُلِي الْبِيلِي الْبَالِغُلِي اللَّهِ الْبِيلِي الْبِيلِيلِي الْبِيلِي الْبِيلِيلِي الْبِيلِي الْبِيلِي الْبِيلِي الْبِيلِي الْبِيلِي الْبِيلِي الْبِيلِي الْبِيلِيلِي الْبِيلِي الْمِيلِي الْبِيلِي الْبِيلِي الْبِيلِي الْمِيلِي الْبِيلِيلِي الْمِيلِي الْمِيلِيِيِيِيِيِي الْمِيلِي الْمِيلِي الْمِيلِي الْمِيلِيِي الْمِيلِيِيِيِي الْمِيلِي الْمِيلِي

لیتے ہیں کہ ان کو گدھوں اور بیلوں کے درجے پرلے آتے ہیں ۔وہ ان عوام پر کوئی رحم نہیں کرتے اور ان کوشکم سیری تک سے محروم کر دیتے ہیں۔

جاگیر داروں اور زمینداروں کے مظالم نا قابل بیان ہیں۔ اس لئے حضرت امام ابو حنیفہ تحقالہ کے مسلک کی بناپر ایک آدمی کے قبضے میں اتنی بی زمین رہنے دینی چاہئے، جتنی وہ خود کاشت کرسکے۔ (قلمی حاشیہ، ججۃ اللہ البالغہ، جلد دوم ص ۱۱۷) خیبر کے یہودیوں کے متعلق بیان مذکورہ بالا میں جو اشارہ آیا ہے، اس کی تصر سے حضرت امام بخاری کی روایات کے مطابق حسب ذیل ہے:

"ان رسول الله على الله على خيبر اليهود ان يعملوها ويزرعوها ولهم شطرما يخرج منها"

(حضرت محمد مثالین کا نے خیبر کے یہود بول کو خیبر کی زمین کاشت کے لئے دی۔اس کی پید اوار میں سے ان کو بھی کچھ حصہ دیا گیا۔)

بقول حضرت ابو بکر الرازی الحنقی، یه حصه مز ارعت کی بناپر نه تھا، بلکه جزیے کی ادائیگی کی شکل ہی یہ مقرر کی گئی تھی کہ یہود اس زمین کی کاشت کر دیں۔ لیکن حضرت نبی اکرم مَثَالَّتُنِیَّا مِن کے ازراہ جمدردی داعانت یہود کو پچھے پیداوار دے دی۔ حضرت امام ابو حنیفہ جکامسلک ان الفاظ میں بیان کیا گیاہے:۔

"وابوحنيفة يأول معاملته على المجاهل على المجيد و المحيد المجيد و المحيد المجيد و المحيد المحيد و معونة لهم على ما كلفهم به من العبل - "(حاشيه مشكواة المعالية ص ٢٥٧)

(یعنی امام ابو حنیفہ وَ مُشَالَتُهُ بَی اکرم مَنَا اللهُ عَلَمُ کے اہل خیبر کے ساتھ معاملے کی حقیقت سے بیان فرماتے ہیں کہ یہ بطور جزیہ تھا اور پیداوار میں سے جو حصہ آپ مَنَا اللّٰهُ عَلَمُ نِی بیان فرماتے ہیں کہ یہ بطور احسان دیا گیا تھا)

یہودیوں کو دیا، وہ مز ارعت کا حصہ نہ تھا، بلکہ کام لینے کی وجہ سے بطور احسان دیا گیا تھا)

اس حاشیے میں مندرجہ ذیل الفاظ بھی آتے ہیں:

<sup>•</sup> حضرت مولانا ۹ نے بیر جملہ ججۃ اللہ البالغہ، جلد اول ص۵۰ اسے لیاہے۔



أن لا يهيج أحد مماسبق اليه من غير مضارة، فالأرض الميتة التى ليست فى البلاد ولا فى فنائها إذا عمرها رجل فقد سبقت يدة اليها من غير مضارة فمن حكمه ان لا يهيج عنها ، و الارض كلها فى الحقيقة بمنزلة مسجدٍ أو رباطٍ جعل و فقاً على أبناء السبيل وهم شم كاء فيه فيقدم الاسبق فالاسبق، ومعنى الملك فى حق الآدمى كونه أحق بالا تتفاع من غيرة - (جمة الله البالغ، جلدوم، ص١٠٣)

(یعنی اس میں شک نہیں کہ مال سب کا سب اللہ تعالیٰ کا ہے۔ اصل میں اس میں کہ کئی اس میں کا حق نہیں ہے۔ لیکن چو نکہ اللہ تعالیٰ نے زمین اور اس کی پید اوار سے فائدہ الله تعالیٰ نے زمین اور اس کی پید اوار سے فائدہ الله الله نے کا اجاز شروع کر دیا۔ اٹھانے کی اجازہ مے زیادہ زمین پر قبضہ کرنے گئے ) اس لیے قاعدہ یہ بنایا گیا کہ جو شخص کسی زمین پر پہلے قبضہ کرلے بشر طیکہ اس سے کسی کو نقصان اور ضرور نہ پہنچتا ہو، تو اسے اس فائدہ اٹھانے سے نہ ہٹایا جائے۔ لہذا غیر کا شت شدہ زمین کو جو شجر اور اس کے مضافات میں نہ ہو، جو شخص پہلے کا شت کرے بشر طیکہ اس سے کسی کو نقصان نہ پنچتا ہو، تو اس کا حکم پہلے کا شت کرے بشر طیکہ اس سے کسی کو نقصان نہ پنچتا ہو، تو اس کا حکم پہلے کہ اسے اس سے نہ ہٹایا جائے۔ ساری زمین حقیقت میں مہد یا سرائے کی حیثیت رکھتی ہے۔ یہ دونوں آنے ماری کی ہوجاتی ہے۔ (لیکن ظاہر ہے کہ کوئی شخص اتنی ہی جگہ پر جانے والوں پر وقف ہیں اور سب لوگ ان میں برابر کے شر یک۔ گرجو پہلے آکر جانے والوں پر وقف ہیں کہ وہ جاتی جگہ دہ بیٹھے ) ایسے ہی زمین پر کسی آد می کے قبضے کے صرف یہ معنی ہیں کہ وہ دوسرے شخص کی بہ نسبت اس قطعہ زمین سے فائدہ اٹھانے کا فائق حق رکھتا ہے۔)

# حضرت فاروق اعظم طالنينك كافيصله

اس سلسلے میں تقسیم اراضی کے متعلق حضرت فاروق اعظم رٹھائیڈ (خلیفہ ودوم) کا وہ فیصلہ بھی سامنے رکھناچاہئے جو انہوں نے عراق کی اراضی کے متعلق کیا اور جس کا تفصیلی ذکر حضرت امام الہند وَمُشَائِدُ نَ لَهِ لَهِ لَهِ لَهِ لَا لَهُ الْخَفَاءِ "(مقصد دوم، ص ۱۲۷) میں کیا ہے۔

واقعہ یہ ہے کہ عراق کا ملک فتح ہوا تو حضرت عمر ڈلاٹٹنڈ نے فرمان بھیجا کہ یہ اراضی

عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَالرَّامُ اللَّهُ النَّهَ النَّهُ النَّهَ النَّهَ النَّهَ النَّهَ النَّهَ النَّهُ النَّهَ النَّهُ النّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالِي النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّا النَّهُ النَّالِكُ النَّا النَّالِكُ النَّالِي النَّالِكُ النَّ

مسلمانوں میں تقسیم نہ کی جائے بلکہ عراقی کاشکاروں کے پاس ہی رہنے دی جائے۔ لیکن مدینہ کے بعض لوگوں نے اصرار کیا کہ یہ اراضی تقسیم کر دی جائے۔ عرصے تک بحث ہوتی رہی۔ آخر حضرت عمر فاروق ڈگائٹنڈ کو قرآن حکیم سے استدلال سوجھ گیا۔ جس کامطلب یہ تھا کہ یہ اراضی ان لوگوں کے لئے بھی ہے جو بعد میں آئیں۔ اس سے حضرت فاروق اعظم ڈگائٹنڈ نے قرار دیا کہ یہ تقسم نہیں ہونی چاہئے۔ چنانچہ سب اہل رائے نے اس رائے کو قبول کر لیا اور عراق اور شام کی اراضی نا قابل تقسیم قرار پائی اور ان کی آمدنی غرباومسا کین وغیرہ کے لئے مقرر رہی۔

# امام عبد العزيز ومثالثة كافتوى

ہندوستان میں جاگیر داری اورزمینداری کوروکنے کے لئے حضرت امام الہند و میں اللہ میں الہند و میں اللہ میں اللہ میں خیالات اوپر بیان کئے جانچے ہیں۔ اب ہم آپ کے نامور فرزند امام عبدالعزیز و میں اللہ خیالات پیش کرکے اس مسئلے کو ختم کرتے ہیں۔وہ فرماتے ہیں کہ:

گربنابر آنچه حضرت شخ جلال تھانیسری قدس الله سرهٔ دررساله مخود اختیار فرموده اند که زمین بندوستان درابندائ فخ مانند سواد عراق که در عهد حضرت فاروق مفتوح شد بودمو قوف بر ملک بیت المال ست وزمیند ارال را بیش از تولیت و دارو مگل تر ددو فراهم آوردن مز ار عین واعانت وزراعت و حفظ د خلے نیست چنانچه لفظ زمیند اربی و عزل و فصب زمیند ارال

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com

"اس میں شک نہیں کہ جو کا نیں سطح زمین سے اس طرح وابستہ ہوں کہ وہ زیادہ محنت ومشقت کی محتاج نہ ہوں، ان کا کسی ایک مسلمان کو بخش دیناعامہ مسلمین کے لئے نقصان رسال ہے اور ان کی ضروریات کے لئے نتگی کا باعث ہے۔ اس لئے ایسا کرنامنع ہے۔"

دوسری قسم کی کانوں کا فیصلہ حکومت کی رائے پر ہے کہ وہ مناسب سمجھے تو اپنی نگر انی میں ان سے کام لے اور مناسب سمجھے تو لوگوں کو فائدہ اٹھانے کی اجازت دے دے۔ بہر کیف اس اصول کو ہمیشہ پیش نظر رکھا جائے گا کہ سوسائٹی میں سرمایہ پرستی نہ ہو اور دولت جھوٹے سے طبقے ہی میں گھومتی نہ رہے اور مفاد عامہ کو کسی قسم کا ضرر نہ پہنچے۔

مز دور اور سرماییه دار کا جھکڑا

جہاں تک مز دور اور سرمایہ دار کے جھڑے کا تعلق ہے، حضرت امام کا فیصلہ صاف ہے اور وہ بیہ کہ:

"ان كان استنباء فيها ليس له دخل فى التعاون.....او بها هو تراضٍ يشبه الاقتضاب..... فليس من العقود البرضيه ولا الاسباب الصالحة وانها هوباطل وسحت بأصل الحكمة المدنية" (جمة الله البالغه، جلد دوم ص١٠٣٠)

"اگرمال بڑھانے میں تعاون کو دخل نہ ہویاالی رضامندی ہوجس میں جرپایاجائے تواس قتم کے معاملات ناپندیدہ اور غیر صالحہ ہیں۔ یہ اجتماعی زندگی کے اصول کے لحاظ سے باطل اور گناہ ہیں۔"

یہ فیطے کرنا حکومت کا کام ہے کہ اس قتم کے معاہدات میں عدل قائم کرے۔ کیونکہ قانون کی روسے ہر قتم کے نرخ مقرر کرنے کا اسے ہی حق حاصل ہے ●۔

غرض امام الہند ویک اور یک اصول سے کہ انفرادی ملکیت اس حد تک جائز ہے کہ وہ مفاد عامہ کے خلاف نہ ہو۔ اجتماعی مفادات سے تصادم ہو، تواجتماعی مفادات فاکق رہیں گے۔

• در مختار مع شامی، جلد ۵، باب الحظر والا باحة -

واخراج بعضے از انہاد اقرار بعضے وعطائے بعضے اراضی بافغانان وبلوچان وسادات وقد دانیاں بصیغہ زمینداری دلالت صریحہ بریس می کند الخ۔

"اور حضرت شیخ جلال تھانیسری قدس الله سرہ العزیزنے ایک رسالہ اراضی ہند کے بارے میں لکھاہے اور س رسالے میں انہوں نے اس مذہب کو (کہ مندوستان میں زمین زمینداروں کی ملک ہیں)بہت ہے دلائل وشواہد سے باطل قرار دیاہے اور یہ ثابت کیا ہے کہ ہندوستان کی اراضی آج بھی بدستور سابق عراق کی اراضی کی طرح عامہ مسلمین کے لئے وقف ہیں یعنی بیت المال کی ملکیت ہیں۔ کسی شخص و فر د کی ملکیت نہیں اور نہ ز مینداروں کی ملکیت اور نه زمینداروں کوچود هری اور نگران ہونے سے زیادہ کوئی دخل ہے۔ اور قاضی محمد اعلی تھانوی عن اللہ نے بھی اس مارے میں ایک رسالہ تصنیف کیااور انہوں نے اس میں شیخ جلال ہی کے ۔ چھاللہ نے بھی اس مارے میں ایک رسالہ تصنیف کیااور انہوں نے اس میں شیخ جلال ہی کے ۔ ملک کورجے دی ہے۔اس مسلک کی بنیاد پرجو حضرت شیخ جلال تھا نیسری قدس الله سره نے اینے رسالے میں اختیار فرمایا کہ ہندوستان کی زمین ابتدائے فتح میں عراق کی طرح (جو حضرت فاروق رٹھائٹۂ کے زمائہ میں فتح ہواتھا) بیت المال ہی کی ملک ہےاور زمینداروں کواس کے سوا کہ وہ اس کے متولی اور داروغہ ہیں اور کاشٹکاروں کی تلاش کر کے زمین دینے اور زراعت میں اعانت بہم پہنچانے اورای ذمہ داری کے غورو فکر میں رہنے کے اور کوئی حق حاصل نہیں ہے اور نہ ان کی ملکیت کا کوئی و خل ہے۔ چنانچہ لفظ زمیند ار بھی اس کی خبر دیتا ہے۔ اور زمینداری میں تغیر و تبدل اور عزل ونصب اور بعض کا اخراج اور بعض کے لئے اثبات اور بعض کو دادود ہش، مثلاً افغان، بلوچ، سادات، مشائخ وغیرہ کوز مینداری کے اصول پر زمینیں دینا، اس دعویٰ کی صریح تائد کرتے ہیں۔"

کا نیں حکومت کے قبضے میں

کانوں کے متعلق حضرت امام کا قول میہ ہے کہ:

"لاشك ان لبعدن الظاهر الذى لا يحتاج الى كثير عبل إقطاعه لواحد من البسلبين إضرار بهم و تضييق عليهم" - (جمة الله البالغي، جلد دوم ص١٠٨٠)

و قاویٰ عزیزی، جلد اول ص ۴۳، طبع مجتبائی



#### (ا) ـ قضاء (Judiciary)

شہر میں لین دین اور معاملات ہوں گے، تو جھگڑے بھی ہوں گے۔ ان کے نمٹانے کے لئے محکمہ تضاکی ضرورت ہے۔

#### (۲)دانظامیه(Executive)

شہر میں امن قائم رکھنے اور فسادات کوروکنے کے لئے ایک نظام کی ضرورت ہے۔ یہ نظام ایسا ہونا چاہے کہ اس کی ہیبت سے لوگ قانون کی خلاف ورزی سے رکے رہیں۔اس کے باوجود شہریار کا فرض ہے کہ وہ تمام شہریوں کو اپنی اولاد سمجھے اور ان کے حق میں وہی بات پیند کرے جو دہ اپنے لئے پیند کرتا ہے۔ بلکہ اہل شہر کو مقدم رکھے۔

#### (س) ـ نظام حربي (Military)

بعض لوگ قتل اور لوٹ مار پر آمادہ ہوجاتے ہیں اور بعض او قات گروہ بناکر ڈاکہ زنی کرنے گئے ہیں۔ ان ہر کرنے گئے ہیں۔ ان ہر فتم کے فسادات ہوجاتے ہیں۔ ان ہر فتم کے فسادات کاسد باب فوجی طاقت سے کیاجائے۔

#### (Public Weal)رقاه عامه(Public Weal)

شہری زندگی، جیسے اوپر بیان کیا جاچکاہے مختف جماعتوں کے باہمی ربط سے پیدا ہوتی ہے۔ اس زندگی کا ظہور مختف رفاہی کاموں کی صورت میں ہوتا ہے۔ جیسے فصیلوں کی تعمیر، بازاروں کی تعمیر، بلوں اور نہروں کی تعمیر بیٹیوں اور بیوائوں کی شادی اور ان کے اموال کی حفاظت، صد قات کو مستحق لوگوں میں تقسیم کرنااور وار ثوں کو ترکہ پہنچانا۔ ان کاموں میں جوروپیہ صرف ہو، اس کا حساب کتاب رکھناو غیرہ۔ اس محکمے کانام ہے۔ کاموں میں جوروپیہ صرف ہو، اس کا حساب کتاب رکھناو غیرہ۔ اس محکمے کانام ہے۔ یہ محکمہ بھی نہایت عدل وانصاف سے کام لے گا اور لوگوں کے صیح صالات سے باخبر رہے گا۔ جب کوئی شخص مر جائے، تو اس محکمے کے صدریانقیب کافرض ہوگا کہ اس کے ترکے کوضائح ہونے سے بچائے۔ کیونکہ یہ ترکہ پسماندگان کی معاش کے قوام کاباعث ہے۔ یہ ترکہ میت کے فری معاون کے ساندگان میں دو لحاظ سے تقسیم کیا جائے۔ ایک تو یہ کہ کون لوگ میت کے قریبی معاون



# ار تقاق سوم: تهذیب کی تیسری منزل: شهری یا قومی زندگی

جب معاشر ہ انسانی میں لوگوں کو آپس کے معاملات میں حصہ لینا پڑا اور ہر شخص کسی نہ کسی پیشے کو خصوصیت سے اختیار کر بیٹھا اور اس وجہ سے وہ اپنی ضرور تیں اسی پیشے کے ذریعے سے پوری کرنے پر مجبور ہوگیا اور لوگوں کو ایک دوسرے کی مدد کی ضرورت پڑی اور انہوں نے آپس میں مبادلہ اور تعاون شروع کیا توکسانوں، تاجروں اور اہل حرفہ کے مابین ایک ربط پیدا ہوگیا، جس سے شہر بن گیا۔ بقول امام ولی اللہ دہلوی میں شہر سے مراد فصیل، بازار اور قلع نہیں ہیں، بلکہ شہر ایک وحدت کا نام ہے، جس میں مختلف جماعتوں کے درمیان خاص ارتباط ہو تاہے اور وہ سب اس وحدت کے اعصا وجوارح ہوتے ہیں گ۔

# میونسپل بورڈ کی ضرورت

اس وحدت کے اعضاء میں یگا نگت، ہم آ ہنگی اور توافق کی ضرورت ہے جس سے اس کی صحت قائم رہے۔ حضرت امام الہند عضائی کے نزدیک اس وحدت کا مرکز "امام "کہلا تا ہے۔ ان کے نزدیک اس امام سے مراد بھی ایک فردانسانی نہیں ہے، بلکہ وہ ادارہ (Institution) مراد ہے جو وحدت قائم رکھ سکے۔ اگر کوئی شخص شہر پر قابض ہو جائے اور شہر کی مصالح کو پورا کر سکے قووہ بھی بظاہر امام کہا جاسکتا ہے ©۔ حضرت امام کے نزدیک شہر کا مرکزی نظام عوام کی خدمت اور فائدے کے لئے ہے، نہ کہ عوام اس نظام کے لئے ©۔ اس سلسلے میں وہ کسی استبداد کو جائز نہیں سمجھتے اور قرار دیتے ہیں کہ اس قسم کے ہر نظام پر مصلحت کے کلیہ (Public Weal) حاکم ہونی چاہئے ©۔

میونسپل بورڈ کے فرائض

حضرت امام شهركى مندرجه ذيل ضرورتيس معين فرماتي بين:

9 ايضاً

بدوربازغه ص٠٤

<sup>)</sup> الضاً،صف ا

<sup>&</sup>lt;sup>€</sup> جِة الله البالغه جلد اول ٣٢٠٠

ومددگار اور اس کی زندگی میں سب سے زیادہ نفع رسال رہے، جن کو دے کر اور جن سے لے کروہ خوش ہو تا تھا اور جن سے لے کہ اگر میت زندہ ہو تا تھا اور جن کے ساتھ مالی مبادلہ کیا کر تا تھا۔ دوسرے یہ فرض کر لیاجائے کہ اگر میت زندہ ہو تا اور کوئی شخص اسے نہ روکتا، تو وہ یہ مال کسے دیتا اور کسے اور لوگوں پر ترجیح ویتا، کیونکہ مال تواصل میں میت ہی کا ہے۔ اس لئے اس کا فیصلہ تقسیم میں قطعی ہو سکتا ہے۔ علاوہ بریں میت کے جو اقرباء اس کے مال کے طبعی طور پر حقد اربیں، اگر ان کومال نہ پہنچے گا توان میں عداوت کے جذبات پیدا ہو جائیں گے۔ اس اصول کے مطابق اجمالی طور پر کہا جاسکتا ہے کہ میت کے مال کا سب سے پہلے اس کا بیٹا حقد اربیہ۔ پھر بھائی اور بیوی و غیرہ۔

شہر میں جو مساکین ہوں اور وہ کام کاج نہ کر سکتے ہوں (خواہ اس وجہ سے کہ وہ کر ہی نہیں سکتے یااس وجہ سے کہ ان کے پاس ذرائع نہیں ہیں) ان کا انتظام کرنا بھی اسی سر دشتے کا فرض ہے۔ کیونکہ اول تو انسان کا خلق سرچشی (ساحت) اس کا متقاضی ہے۔ دو سرے خود شہر کا نفع اس میں ہے کہ کوئی باشندہ ہے کارنہ رہے۔

شہری زندگی کی حفاظت کا بہترین ذریعہ یہ ہے کہ الی عمارات بنائی جائیں جن سے عام اہل شہر فائدہ اٹھا سکیں۔ گویا حضرت امام میشاللہ کے نزدیک اشر اک فی الانفاع (نفع اور فائدے میں سب اہل شہر کا شریک ہونا) شہری زندگی میں ربط قائم کرنے کی بہترین شکل ہے۔ یہ اسی صورت میں ہوسکتا ہے کہ رفاہ عامہ کے کام (Utility Services) حکومت کے ہاتھوں میں ہوں۔

## (a) محكمه احتساب(Censorship)

گندی طبیعت کے لوگ آلذات اور شہوت سے مغلوب ہو کرحق کی مخالفت کرنے لگ جاتے ہیں۔ اس لئے ضروری ہے کہ حکمت کی اشاعت کرنے والے لوگ ہوں اور دین سکھانے والے معلم ہوں، جو شہر کے اخلاق کی تگرانی کریں۔ یہ محکمہ لوگوں کو اخلاق سکھانے گا، تاکہ ان کے نظام خاتگی اور شہر کی زندگی کی اصلاح ہو اور ان کو تقرب الی اللہ کے طریقے تعلیم کرے گاتا کہ ان کی آخرت درست ہو۔

یہ سب باتیں ایک ہی شخص میں نہیں پائی جاسکتیں۔ اس لئے کئی آدمی مل کر انتظام کریں۔ جن میں سے ایک ایک آدمی ایک ایک محکھے کی گگرانی کرے۔ یہ امام شہر کے اعوان (مدد گار) ہوںگے۔

على الزوشر 5: حُجَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ النَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَ اللَّهُ النَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ وَ اللَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ ا

جو جماعت شہر کا نظم و نسق چلائے ، اس کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ وہ اپنی مملکت کے اندر خفیہ سیاسی جماعتوں کا خاص خیال رکھے اور اگر ضرورت سمجھے تو ان کو بالکل فنا کردے اس کا یہ بھی فرض ہے کہ جولوگ نظام حکومت چلانے میں مدودیں مثلاً ملازمین یا اعزازی کارکن ، ان کی مالی مدوکرتی رہے اور ان کی حوصلہ افزائی کرے اور جولوگ اچھی طرح کام نہ کریں ، ان کی گوشالی کرے۔

نظام شہر کی پھیل کے لئے سلسلہ جاسوس (Espionage System) بھی ضروری ہے۔ جس سے مملکت کی اندرونی کیفیت اور دشمن کی فسادا نگیز حرکات کاعلم حاصل ہو تارہے۔ ایسے ہی دشمن ممالک کی تیاریوں کے حالات بھی ان جاسوسوں کے ذریعے سے معلوم کئے جاسکتے ہیں ۔ چاسکتے ہیں ۔ جاسکتے ہیں ۔

## شيكسول كي ضرورت

چونکہ امام اور اس کے اعوان جو ان محکموں میں کام کریں گے سب کے سب پبلک ملازم اور اس کے اور شہر کی فلاح وبہود کی خاطر کام کریں گے۔ اس لئے حضرت امام صاحب تبحویز کرتے ہیں کہ ان کی ضرور تیں پوری کرنااہل شہر کے ذمہ ہے اور ان کو یہ اجازت نہیں دی جاسکتی کہ وہ لوگوں سے بیگار لیس یاان پر تاوان لگا کر اپنی ضرور تیں پوری کریں۔ بلکہ ان کی ضرور تیں پوری کرنے کے لئے اہل شہر پر تیکس لگائے جائیں گے اور تمام کیس ملک اور ان اموال میں سے لئے جائیں گے جو بڑھتے ہیں جیسے موریش، ذراعت و تجارت وغیرہ۔

شهرول کی دوقشمیں

حضرت امام الہند میں ہیں: (۱)۔ کامل شہر

<sup>0</sup> بدوربازغه ص۵۵

عدوربازغه ص٥٩



# شہری زندگی کی خرابی کے اسباب

#### عام اسباب

ار تفاق سوم کی بحث کے دوران میں بیان کیا جاچکاہے کہ شہر عبارت ہے اس ربط سے جو ایک رقبے میں بنے والی جماعتوں کے در میان معاملات ومبادلات وغیرہ سے پیدا ہوجاتا ہے۔ چو ککہ یہ زندگی مختلف اجزاء سے مرکب ہے اس لئے اجزاءِ ترکیبی میں عدم موافقت پیدا ہوجانے سے شہری نظام میں خرابی پیدا ہوسکتی ہے۔

حضرت امام کے نزد یک شہری زندگی کی خرابی کے عمومی اسباب حسب ذیل ہیں:

#### (۱) مذہبی اختلافات

یہ شہری زندگی میں خطرناک فتنہ وفساد کا باعث بن جاتے ہیں۔ ان کاعلاج یہ ہے کہ جو لوگ مذہب کے صبح حقائق پر ناجائز اعتر اضات کریں، ان کاسد باب کیاجائے۔

#### (۲) خفیه دسیسه کاریال

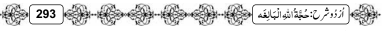
بعض لوگ شہری زندگی کو اپنی خفیہ مضر حرکات سے نقصان پینچاتے ہیں۔ مثلاً زہر خورانی، سوسائٹی کے خلاف تعلیم، نظام حکومت کے خلاف پوشیدہ تحریک، مرد کوعورت سے اور بیوی کوشوہر سے بد ظن کرناوغیرہ

#### (m) اجتماع اشرار

تجھی شریرلوگ اجتماع کرکے ڈاکہ زنی اور چوری چکاری شروع کر دیتے ہیں۔

## (۴) قتل وغارت کی وار داتیں

کبھی بعض لوگ ظلم وجور پر اسے اتر آتے ہیں کہ دوسر ہے لوگوں کو قتل و مجر وح کرنے لگ جیں۔ ان لگ جاتے ہیں۔ یاان کی بہو بیٹیوں کا اغواشر وع کر دیتے ہیں یاشر فاء کوبدنام کرنے لگتے ہیں۔ ان سے گالی گلوج پر اتر آتے ہیں۔ اس سے بھی معاشر سے میں خلل واقع ہو تا ہے۔



#### (۲)۔ناقص شہر

ان کے نزدیک کامل شہر وہ ہے جس میں کم از کم چار ہزار فوج بھرتی ہوسکے اور شہر میں ایک تعداد کاشٹکاروں اور نور بافوں وغیر ہ کی بھی ہو، جن سے ارتفاق دوم پاییہ پیکیل کو پہنچتا ہے۔

ناقص شہر وہ ہے جس میں سے چار ہزار سے کم تعداد میں فوج بھرتی ہوسکے۔ایسے قصبوں میں عموماً ایک ہی طرز کے لوگ بستے ہیں۔

(نوٹ) فوجیوں کی یہ تعداد اٹھارویں صدی کے طریق جنگ کے مطابق تھی۔ اب اس میں حسبِ ضرورت اضافہ کیا جاسکتا ہے۔

نظام شہر چلانے والے لوگوں میں حکمت ،عفت ، ساحت یعنی سیر چشی، شجاعت ، فصاحت، دیانت اور اخلاق صالحہ ہونے ضروری ہیں۔ورنہ وہ شہر پر بار گراں ثابت ہوں گے اور شہر کا نظم ونسق ان کے لئے وبالِ جان بن جائے گا۔

# حکومت خود اختیاری کے تین طریق

شهرى نظام چلانے كے لئے حضرت امام البند تين اصول مقرر كرتے ہيں •

## (۱)۔رسم کی پابندی

یہ اس وقت ہوسکتاہے جب قصبہ چھوٹا ہو اور ایک ہی طرز کے لوگ بستے ہوں۔ یہ پنچایت کی شکل بن جاتی ہے۔ ہندوستان کے قدیم دیہات میں یہی سسٹم جاری ہے۔

#### (۲) \_چودهرابث

لینی ایک پیشے کے لوگ اپنے اپنے چود هری کے ماتحت رہیں۔ یہ گلڈزم (Guildism) کی شکل ہے۔

> (۳) \_ اجتماع عقلاء لینی پارلیمنٹ (Parliament) پیر تینوں شکلیں قومی حکومت تک ہیں۔

> > • بدوربازغه ص ٢٦

email:hikmatequran@gmail.com



#### (۵) عاداتِ فاسده كاظهور

بعض لوگوں میں خلاف فطرت عادات کا ظہور ہوتا ہے، جن سے ارتفاق کو نقصان پہنچتا ہے۔ مثلاً صدومت (Sodomy) جس میں فطرت انسانی کا بگاڑ ہے، کیونکہ مردعورت سے مقاربت کرنے کے لئے پیدا کیا گیا ہے، نہ اس لئے کہ کوئی مرداس سے مقاربت کرے۔ اس حرکت سے نسلِ انسانی برباد ہوتی ہے اور ثکاح کے ارتفاق سے بے اعتمائی پیدا ہوتی ہے اور پی معاشر ہُ انسانی کی ترقی کے لئے گھر بمنزلہ اکائی معاشر ہُ انسانی کی ترقی کے لئے گھر بمنزلہ اکائی کے ہے، جس کی بنیاد مرداور عورت کے متوازن عادلانہ تعلقات پر ہے۔ اگر مرداور عورت کے تعلقات پر ہے۔ اگر مرداور عورت کے تعلقات پر ہے۔ اگر مرداور عورت کے تعلقات نوٹ جائیں اور مردول کو آپس میں جذبہ بجنسی کی تسکین کی اجازت دے دی جائے تو خاتی زندگی پیدائی نہیں ہو سکتی، جو معاشر ہُ انسانی کی بنیاد ہے۔

ایسے ہی زناہے، جس میں ایک مر دبلا تعیین زوجہ دوسری عورت کے پاس جاتا ہے۔
حالا نکہ کوئی انسان برداشت نہیں کر سکتا کہ کوئی غیر شخص اس کی بیوی کے پاس آئے۔ یہ
حرکت خلاف فطرتِ انسانی ہے۔ نیز اس سب سے معاشر ہ انسانی میں جنگ وجدال اور قتل
وقال تک نوبت پہنچ جاتی ہے اور نسب کا تعین مشکل ہو جاتا ہے۔ جس سے آگے چل کر مالی اور
اقتصادی معاملات اور ذمہ دار یوں میں خلل پڑتا ہے۔ علاوہ بریں اگر زنا کو عام کر دیا جائے تو اس
کے معنی یہ ہوں گے کہ تعیین زوجہ نہیں ہے۔ حالا تکہ یہ ارتفاق دوم چھوڑ، ارتفاق اول کی چیز
ہے۔ جس پر خانگی زندگی کا انحصار ہے۔

ایساہی حیوانات سے بدفعلی کرناخلافِ فطرت ہے۔ اس سے بھی معاشر وانسانی میں خلل وفساد پیداہو تاہے۔ یہ بھی فطرت سلیمہ کے خلاف ہے۔

ایسے ہی عور توں کامر دبنتا یا مر دوں کا زنانہ پن اختیار کرنامعاشر ہُ انسانی کے اصول کے خلاف ہے۔ مر دمر دانہ صفات کے ساتھ پیدا کئے گئے اور معاشر ہُ انسانی میں ارتفاق اول سے ارتفاق سوم تک ان کے کاموں کی شخصیص ہو چکی ہے۔ اور عورت ایسی عاد توں کے ساتھ پیدا کی گئے ہے جس میں حیااور شرم اور ستر کولازم قرار دیا جاچکا ہے۔ اس لئے مر دوں کاعور توں کے سے کام کرنا اور عور توں کامر دانہ حلقہ کُورائض میں دخل دینا معاشر ہ انسانی کے لئے مصر ہے۔

#### - الروشر ت: حُبَيِّة اللهُ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهُ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهُ الل

ایسے ہی شراب نوشی اور نشہ بازی بھی سوسائی کے لئے مضربے۔ کیونکہ اس سے عقل میں فتور آتا ہے اور انسان ذمہ داری کے کام کرنے سے عاجز آجاتا ہے۔

#### (۲) ضرررسال معاملات

مثلاً جوابازی ، سود خوری اور رشوت ستانی ، کم ماپ تول ، مالِ تجارت میں فریب مثلاً کھوٹ ملانا۔ نیز مال تجارت خصوصًا گیہوں کوروک رکھنا تاکہ مہنگا بیجنے کاموقعہ ملے اور کسی چیز کی جسے خرید نے کی نیت نہ ہو، بولی دے کر قیت بڑھا دینا۔ مثلاً سٹہ بازی وغیرہ ۔ ان سب سے معاشر وانسانی میں نہایت براخلل واقع ہوتا ہے۔

#### (۷) مشتبه مقدمات

بعض لوگ ایسے جموٹے مقد ہے بناتے ہیں اور ان میں ایسی جعلسازی کرتے ہیں کہ ان میں حق بات کا معین کرناسخت مشکل ہو تا ہے۔ ایسی حرکات سے بھی انسانی سوسائی کو نقصان پنچتاہے اور امن اُٹھ جاتا ہے۔ (امریکہ اور انگلستان کے مالی حلقوں میں اس قسم کی حرکات کشرت سے ہوتی ہیں اور اکثر او قات بڑے بڑے کھے پتی سوداگر منٹوں میں تباہ ہو جاتے ہیں )۔

## (۸) بدوی زندگی اختیار کرنا

بعض او قات شہر کے باشندے بدوی زندگی کی طرف رجوع کر لیتے ہیں اور ارتفاق اول کے اصول کو اختیار کر لیتے ہیں یا ایک شہر کو چھوڑ کر دوسرے شہر میں چلے جاتے ہیں۔اس سے بھی شہر برباد ہو جاتے ہیں یا کم سے کم شہر کی زندگی کو نقصان پہنچتا ہے۔

# (۹) پیشوں کی غلط تقسیم

کہمی ایساہو تاہے کہ لوگوں میں پیشوں کی غلط تقسیم ہو جاتی ہے۔ مثلاً کٹر لوگ تجارت کی طرف امنڈ پڑتے ہیں اور زراعت کو چھوڑ بیٹھتے ہیں یا فوجی ملاز مت کی طرف ضرورت سے زیادہ رجحان ہو جاتا ہے۔ حالا نکہ حقیقت یہ ہے کہ (ہندوستان جیسے زرعی ملک میں) اہل زراعت کی کثرت ہونی چاہئے <sup>©</sup> کثرت ہونی چاہئے ورصناعوں اور تاجروں کی تعداد آٹے میں نمک کے برابر ہونی چاہئے <sup>©</sup>

<sup>•</sup> جة الله البالغه جلداص



"ہارے زمانے میں شہر ول کی تباہی اور شہر کی زندگی کی خرابی کے دوبڑے سبب
ہیں: (۱) اکثر لوگ شہر کی مفید خدمت کئے بغیر پبلک فنڈ ہے یو نہی رو پیہ بٹور نے
کی کوشش کرتے ہیں۔ مثلاً بھی وہ فوتی خدمات کے عوض میں، بھی علمی بلند مر تبہ
کی کوشش کرتے ہیں۔ مثلاً بھی زہر وعبادت کے زور پر، بھی شعر وشاعری کی بدولت وظیفہ
حاصل کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ اور کوئی ذریعہ نہ ہو توما تکئے ہی لگ جاتے ہیں۔
بعض عہدے دار اپنے عہدے کے فرائض سرانجام نہیں دیتے اور خوامخواہ
تخواہیں پاتے ہیں۔ جب ایسے لوگوں کی تعداد سوسائٹی میں بڑھ جاتی ہے تو وہ ایک
دوسرے کے لئے شکی کا باعث بن جاتے ہیں۔ (۲) دوسر اسب سے ہے کہ
کاشتکاروں، تاجروں اور اہل حرفہ پر بہت گر ال بار نئیس لگا دیے جاتے ہیں اور ان
کی وصولی میں نہایت شخق سے کام لیاجا تا ہے یہاں تک کہ جو کمزور لوگ نئیس ادا
کرتے رہے ہیں، وہ تورفتہ رفتہ تباہ حال ہوجاتے ہیں اور جو ذراطاقتور ہوتے ہیں، وہ
سرکشی اختیار کر لیتے ہیں۔

### آ م چل كر حضرت امام وشاللة فرمات بين كه:

"انبا تصلح البدينة بالجباية اليسيرة واقامة الحفظة بقدر الضرورة فلينتبه اهل الزمان لهذا النكتة" (جج الله البالغه، جلد اول ٢٥٠٠)

"شہری زندگی کی بہوداس میں ہے کہ نیکس ملکے ہوں اور ملازمین (مثلاً لولیس، فوج، سول محکموں کے کارکن بقدر ضرورت ہوں۔ ہمارے زمانے کے لوگ اس باریک بات کواچھی طرح سمجھ لیں۔"

## اجماعی خرابی کے اسباب

حضرت امام اجتماع انسانی کی خرابی کے اسباب پر بھی بحث کرتے ہیں۔ اس سلسلے میں وہ سب سے زیادہ زورا قضادی عدم توازن پر دیتے ہیں۔ چنانچہ وہ فساد تدن (Corruption of کو امر اکی نفس پرستیوں کا نتیجہ قرار دیتے ہیں جو سادگی اور بے تکلفی کی زندگی کو چپوڑ کر جس کے بغیر انسان کا گزارہ نہیں ہو سکتا، تکلفات اختیار کر لیتے ہیں اور عوام امر اکی نفسانی خواہشوں کی جمیل کے لئے ویسے ہی پیشے اختیار کرنے پر مجبور ہوجاتے ہیں۔



## (۱۰)معاشر تی عدم توازن

بعض او قات لوگ اصولی پیشوں کو جھوڑ کر جن پر نظام انسانی کی بناہے، مثلاً زراعت، تجارت، صناعی وغیرہ، ایسے پیشے اختیار کر لیتے ہیں جو رفاہیت بالغہ اور تکلف لا یعنی پر ہنی ہوتے ہیں ۔ جیسے پر تکلف ریشی لباس تیار کرنا، سونے چاندی کے برتن تیار کرنا، حسن و آر کش کے پیچھے پڑجانا۔ مثلاً بجائے اس کے کہ گیہوں کی کاشت میں اصلاح واضافہ کی کوشش کی جائے، گلاب کے پھولوں کے نئے رنگ پیدا کرنے کی کوشش کرنا۔ ان "فون" میں انہاک پیدا ہوجانے ہیں یاان میں ترقی مسدود ہوجاتی ہے۔

#### (۱۱) مضرحیوانات کی کثرت

بعض او قات شہر میں حفظِ صحت کے اصول پور پوری پوری پابندی نہ ہونے کے باعث مصر کیڑے مکوڑے ماصل حیوانات اور حشر ات الارض بڑھ جاتے ہیں۔اس سے بھی شہری زندگی میں خلل پڑتاہے۔مثلاً مکھیوں اور پچھوؤں کی کثرت۔کوں اور چوہوں کی کثرت۔ان کو فناکرنے اور ضبط میں رکھنے کی کوشش کرنی چاہئے۔

#### سبسے بڑے اسباب

یہ عام اسباب ہیں، جن سے انسانی سوسائٹی میں خلل اور نقص واقع ہو جاتا ہے۔ان اسباب کی تفصیل بیان کرنے کے بعد حضرت امام فرماتے ہیں:

"وغالب سبب خماب البلدان في هذا الزمان شيئان: احدها تضييقهم على بيت المال بأن يعتادوا التكسب بالأخذ منه على أنهم من الغزاة او من العلماء الذين لهم حق فيه اومن الذين جرت عادة الملوك بصلتهم كالزها دو الشعراء اوبوجه من وجولا التكدى ويكون العبدة عندهم هو التكسب دون القيام بالبصلحة فيدخل قوم على قوم فينغصون عليهم ويصيلون كلاعلى المدينة ، والثاني ضرب الضمائب الثقيلة على الرّراع والتجارة والمتحىفة والتشديد عليهم حتى يفضى الى اجحاف المطاوعين واستئصالهم ولى تهنع أولى باس شديد وبغيهم " (جَة الله البالغ جلداول صمم)

0ايضأص ١٠٢

ونسوالدار الآخرة واستحوذعليهم الشيطان تعبقواني مرافق البعيشة وتباهوبها ووردعليهم حكمآء الآفاق يستنبطون لهم دقائق المعاش ومرافقه فماز الوايعملون بها ويزيد بعضهم على بعض ويتباهون بهاحتى قيل انهم كانوا يعيرون من كان يلبس من صناديدهم منطقة اوتاجا قيبتها دون مائة الف درهم اولا يكون له قص شامخ وآبزن وحمام وبساتين ولا يكون له دواب فارهة و غلمان حسان ولا يكون له توسع في البطاعم وتجهل في البلابس وذكر ذلك يطول وما ترالا من ملوك بلادك يغنيك عن حكاياتهم فدخل كل ذلك في اصول معاشهم وصار لا يخرج من قلوبهم الاان تبزع وتولى من ذلك داء عجال دخل في جبيع اعضاء المدينة وآفة عظيبة لميبق منهم أحدمن أسواقهم ورستاقهم وغنيهم وفقيرهم الاقد استولت عليه وأخنت بتلابيبه واعجزته في نفسه وأهاجت عليه غبوما وهبوما لاارجاء لها وذلك ان تلك الاشياء لم تكن لتصل الاببذل اموال خطيرة ولا تصل تلك الاموال الابتضعيف الضرائب على الفلاحين والتجار واشباههم والتضييق عليهم فأن امتنعوا قاتلوهم وعذبوهم وإن أطاعوا جعلوهم بهنزلة الحبير والبقى يستعبل في النضح والدياس والحسادولا تقتني الاليستعان بها في الحاجات ثم لا تترك ساعة من العناء حتى صاروالا يرفعون رؤسهم إلى السعادة الاخروية أصلاً ولا يستطيعون ذلك ربهاكان إقليم واسع ليس فيهم أحديهمه دينه ولم يكن ليحسل أيضاً إلا بقوم يكتسبون بتهيئة تلك البطاعم والبلابس والابنية وغيرها ويتركون أصول المكاسب القى عليها بناء نظام العالم وصارعامة من يطوف عليهم يتكلفون محاكاة الصنا ديدفي هذاه الاشياء والالم يجدواعندهم حظوة ولاكانواعندهم علىبال، وصار جبهور الناس عيالاً على الخليفة يتكففون منه تارة على انهم من الغزاة والمدبرين للمدينة يترسبون برسومهم ولايكون المقصود دفع الحاجة ولكن القيامر بسيرة سلفهم، وتارة على انهم شعراء جرت عادة البلوك بصلتهم وتارة على انهم زهادر فقراء يقبح من الخليفة ان لا يتفقدحالهم فيضيق بعضهم بعضًا وتتوقف مكاسبهم على صحبة الملوك والرفق بهم وحسن المحاورة معهم والتملق منهم وكان ذلك هوالفن الذي تتعبق أفكار هم فيه و تضيع أوقاتهم معه " (جمة الله البالغ جلداول، ص ۱۰۶۱۶۲۰) الرووشر ت حُجَةُ الله الْبَالِغَه ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَمِنْ مِاللَّهُ مِنْ مُوا مِنْ اللَّهِ الْبَالِغَهِ اللَّ

چنانچہ بعض لوگ و حسین و جمیل دوشیز ہ لاکیوں کور قص و سرور اور بدن کی لذت آمیز حرکات کی تعلیم دینے کے لئے درس گاہیں کھول لیتے ہیں۔ بعض رنگ برنگ اور نئ وضع قطع کے لباس تیار کرنے میں لگ جاتے ہیں۔ بعض خوشنما اور د لفریب طلائی و نقر ئی زیورات تیار کرنے میں منہمک ہو جاتے ہیں۔ ایک گروہ بلند عالیثان مکانات تعمیر کرنے اور ان میں د لفریب (بعض منہمک ہو جاتے ہیں۔ ایک گروہ بلند عالیثان مکانات تعمیر کرنے اور ان میں د لفریب ان تعمیل کے اکثریت ان لغو اور تیہودہ پیشوں کی طرف مائل ہو جاتی ہے تو تدن کے بنیادی پیشوں کی طرف مائل ہو جاتی ہے تو تدن کے بنیادی پیشوں کو اختیار اور جو اور بیہودہ پیشوں کی طرف مائل ہو جاتی اور ضروری صنعت و حرفت برباد ہو جاتے ہیں اور جو تعمیل رضرائب شدیدہ) لگادیئے جاتے ہیں تا کہ ان امر اکے اخراجات کے لئے روپیہ حاصل موتارہے۔ ادھر امر الینی نفس پرستیوں اور شہوت رانیوں پر پانی کی طرح روپیہ بہاتے ہیں۔ جس کا نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ ملک و ملت کے ضروری مصالح پر خرج کرنے کے لئے ان کے پاس پچھ جسک نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ ملک و ملت کے ضروری مصالح پر خرج کرنے کے لئے ان کے پاس پچھ فساد ساری قوم میں سرایت کر جاتا ہے اور وہ سسک سسک کر جان دے دیتے ہیں اور رفتہ رفتہ یہ فساد ساری قوم میں سرایت کر جاتا ہے اور وہ سسک سسک کر جان دے دیتے ہے۔ جب دنیاوی نندگی یوں برباد ہو جائے تواخر دی ندگی کی کیفیت تونا قابل بیان بی ہوتی ہے۔

بقول امام ولی اللہ، یہی وہ مرض تھاجو حضرت محمد رسول اللہ مَنَّا اللَّهِ عَلَيْدِ اللَّهِ عَلَيْدِ اللَّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ حَلَيْدُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

"اعلم ان العجم والروم لما توارتوا الخلافة قرونا كثيرة و خاضواني لذة المنيا

ترجمہ: "جب ایرانیوں اور رومیوں کو مختلف اقوام پر حکومت کرتے صدیاں گزر گئیں اور انہوں نے دنیوی زندگی ہی کو اپنی زندگی کا مقصد بنا لیا اور آخرت کو فراموش کر بیٹے اور شیطنت ان پر غالب آگئی تو ان کی زندگی کا حاصل یہ بن گیا کہ عیش میں دن گزاریں۔ چنانچہ ان میں ہر ایک شخص دادِ عیش دینے لگ گیا اور اس پر اترانے لگا۔ ان کی یہ طرز زندگی د کیے کر دنیا کے ہر گوشے سے علم ء اور سائنسد ان ان کے گرد جمع ہونے لگ گئے ، جو ان کے لئے سامان عیش مہیا کرنے کے لئے جیب کر تیجہ وزیدہ کے بیاں کرنے گئے۔ بلکہ سامان عیش کی ایجادات و اختر اعات پر ایک دوسرے پر فوقیت لے جانے کی کوشش کرنے گئے اور ان ایجادوں کو باعث افتخار سمجھنے گئے۔ یہاں تک کہ ان سرامایہ پرست امر اکا یہ حال ہوگیا کہ جس کسی کے پاس ایک لا کھ در ہم سے کم مالیت پڑکا یا کلاہ ہو تا تھا، سے بخیلی کا عرد لا یا جاتا تھا۔

ایسے ہی انہوں نے عالی شان ، سر بفلک محل ، اعلیٰ درجے کے آبزن ، نفیس جمام ، نظر افروز پائیں باغ ، سواری کے نمائش جانور ، خدمت کے لئے خوبصورت غلام اور حسین باندیاں اپنی زندگی کا لازم جز قرار دیں اور مقصد حیات صرف اسے سمجھ لیا کہ صبح وشام عیش ونشاط کی محفلیں ہوں ، جن میں طرح طرح کے کھانے ، وسیع دستر خوانوں پر چنے ہوں ، وہ لباس فاخرہ پہنے ان پر بیٹے ہوں۔

غرض ان ملوک ایران وروم کی داستان پاستان کہاں تک بیان کی جائے۔ تم اپنے زمانے کے بادشاہان دہلی کی جو حالت دیکھتے ہو، وہی ان ملوک ایر ان وروم کی حالت کا قیاس کرنے کے لئے کافی ہے۔

ان ملوک وامر اکی زندگی کے طور طریقے رفتہ رفتہ عوام کے نظامِ معاشرت کے اصل اصول بن گئے اور نوبت یہاں تک پہنچ گئی کہ سوسائی میں ان خرابیوں کا استیصال ناممکن ہو گیااوراس کی یہی ایک صورت باقی رہ گئی کہ ممکن ہو توبیہ بدعادات ان لو گوں کے دلول سے کھرچ کھرچ کر نکال دی جائیں۔

بادشاہوں اور امیروں کی اس عیاشانہ زندگی سے بہت سے خطرناک معاشی ومعاشرتی امراض پیداہوگئے۔جوحیات معاشرتی (Social Life) کے ہرایک

اس ہمہ گیر مصیبت کا سبب سے تھا کہ یہ سامان تعیش کثیر زر ومال صرف کئے بغیر حاصل نہیں ہو سکتا تھااور ظاہر ہے کہ مال کثیر کاشتکاروں اور تاجروں وغیرہ پرئے نگیس لگانے اور پہلے کے گئے ہوئے ٹیکسوں میں اضافہ کئے بغیر حاصل نہ ہو سکتا تھا۔ پھر مصیبت بالائے مصیبت سے کہ گراں بار ٹیکس لوگوں کو طرح طرح سے تنگ کرکے وصول کئے جاتے تھے۔ اگروہ ٹیکس اداکر نے سے انکار کرتے تھے توان کے خلاف فوتی کارروائی کی جاتی تھی اور انہیں گرفتار کرکے طرح طرح طرح کے عذابوں میں مبتلا کیا جاتا۔ اگر وہ اطاعت شعاری کے ساتھ اداکرتے رہتے توان سے ٹیکس میں مبتلا کیا جاتا۔ اگر وہ اطاعت شعاری کے ساتھ اداکرتے رہتے توان سے ٹیکس فیل کا کے گلہ ہوں اور بیلوں کے درجے تک پہنچادیا جاتا ہے۔ جن سے آبیا تی، فصل کا شخ اور گاہئے کا کام لیا جاتا ہے اور جن کو صرف اس لئے زندہ رکھا جاتا ہے۔ کہ ان سے حاجت براری کی جاتی ہے۔

اس اقتصادی بدحالی کا بتیجہ یہ نکلتاہے کہ نیکس اداکرنے اور اپنااور اپنے بچوں کا پیٹ پالنے کے سوا اور کوئی کام کرہی نہیں سکتے۔ چہ جائیکہ سعادت اخروی کے متعلق سوچ سکیں۔ رفتہ رفتہ ان میں اس طرح سوچنے اور فکر کرنے کا مادہ ہی فناہو جاتاہے۔ کہمی کبھی ایسا نہیں رہتا کہ مادی سبب کے حصول سے اوپر نظر اٹھا کر غیر مادی کا نئات کے اصولِ حیات کے مطابق مجمی کوئی حرکت کرسکے۔

اس فاسد معاشی نظام میں سامان عیاشی جہاں مال خطیر کے بغیر حاصل نہیں ہوسکتے،

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com

<sup>&</sup>lt;sup>®</sup> انسانوں کے ایک بہت بڑے طبقے پریہی وہ شدید ظلم تھا، جس کو دور کرنے کے لئے حضرت محمد رسول اللہ مَثَالَّتُعِيَّم نے قیم روم کو اپنے خط میں چینٹے دیا کہ ''نن اوعوات بداعیۃ الاسلام، اسلم تسلم، یؤتیك الله اجرك مرتبین فان تولیت فان علیات اللہ الدیبین ( ایعنی میں تم کو اسلام قبول کرنے کی دعوت دیتاہوں۔ اگر اسے مان لوگے تو دنیا میں تمجی نی رہوگے اور اللہ تعالیٰ تمہیں اس کا دگنا اجر دے گا۔ اگر تم نے اس دعوت کو تجول نہ کیا تو تمہارے کسانوں پر جو ظلم ہورہ ہیں اور وہ اپنی جہالت کے باعث جو خلطیاں کر رہے ہیں، ان کے تم ذمہ دار اور جو ابدہ ہوگے ( امر تب )



وہاں ان کے حصول کے لئے یہ بھی ضروری ہوجاتا ہے کہ بعض لوگ ان عیاشیوں
کے لئے طرح طرح کے کھانے اور عیاشی میں مدودینے والی دوائیں تیار کرنے اور
لباس فاخرہ ایجاد کرنے اور عالیشان محلات تعمیر کرنے کے پیشے اختیار کرلیں۔ ان
پیشوں کے وجود میں آنے کی وجہ سے وہ اصلی پیشے جن پر انسانی معاشرے کا نظام مبنی
ہے مہمل رہ جاتے ہیں۔

یہ مصیبت سوسائٹی کے بالائی طبقے ہی میں بند نہیں رہ جاتی بلکہ رفتہ رفتہ عوام میں بھی سرایت کر جاتی ہے۔ کیونکہ ان کا واسطہ امر اسے پڑتا ہے اور انہیں ان امر اک ریس کرنی پڑتی ہے۔ ورنہ انہیں اپنے آقاؤں کی نگاہوں میں عزت واحترام نصیب نہیں ہوتا اور نہ ان کے درباروں میں قدر ہوتی ہے۔

اس طرح رفتہ رفتہ امیر وغریب سب کا بار کفالت بادشاہ پر آپڑتا ہے اور سب اس سے روزینہ طلب کرتے ہیں۔ مثلاً ایک طبقہ جنگی خدمات سر انجام تو نہیں دیتا، گر عجابد باپ دادا کے نام سے وظیفہ خوری کر تا ہے۔ دوسر اطبقہ مدبرین مملکت کے نام سے پرورش پاتا ہے، حالا نکہ وہ بھی اس سلسلے میں کوئی واقعی کام نہیں کرتے، صرف اپنے باپ دادا کے نام کو کھاتے ہیں۔ ایک گروہ بادشاہ اور امر اکی قصیدہ خوانی کو پیشہ بناکر ان کے خوانی کرم سے زلّہ ربائی کرتا ہے۔ کوئی صوفی اور فقیر بن کردعا گوئی کے بہانے استحصال در کرتا ہے۔

ان لوگوں کی تعداد بڑھتے بڑھتے ایک دوسرے کے لئے معاشی تنگی کاموجب بن جاتی ہے۔ جاتی ہے۔

خلاصہ بیہ ہے کہ کسب معاش کے مفید اصولی ذرائع کے بجائے ان لو گوں کا ذریعہ معاش مصاحبت اور ندیمی ، چرب زبانی اور چاپلوسی رہ جاتا ہے اور اب اہل فکر کے افکار انہی "فنون لطیفہ "میں وقیقہ سنجی کرنے میں وقف ہو جاتے ہیں اور وہ انہی میں اسینے او قات عزیز ضائع کرنے لگ جاتے ہیں۔"

جب سوسائٹی کی بیہ حالت ہوجاتی ہے تو ان کی ذہنی کیفیت بھی بدل جاتی ہے اور بلند نظری اور ایثار و قربانی کی جگہ تمام افراد کے نفوس میں ہیآت خسیسہ جمع ہوجاتی ہیں اور وہ ان

اخلاقِ فاصلہ سے عاری ہوجاتے ہیں جو قوموں کو بلند مقام پر رکھنے کے لئے ضروری ہیں۔ ایسی حالت میں عکمت الہی اس قوم کو اور اس نظام کو برباد کرنے کے سامان مہیا کرنے گئی ہے اور

مالت میں حکمت ِ البی اس قوم کو اور اس نظام کو برباد کرنے کے سامان مہیا کرنے لگتی ہے اور انقلاب آکر اسے ختم کر دیتا ہے۔ چنانچہ حضرت امام وَحِيَّاللَّهُ اسی سلسلے میں آگے چل کر فرماتے ہیں کہ:

"فلماعظمت لهذا المصيبة واشتد لهذا المرض سخط عليهم الله والملائكة المقهون وكان رضاة تعلق معالجة لهذا المرض بقطع مادته فبعث نبيًا اميا على المالية المال يخالط العجم و الروم ولم يترسم برسومهم وجعله ميزانًا يعرف به الهدى الصالح المرض الله من غير المرض وانطقه بنم عادات الاعاجم وقبح الاستغراق في الحياة الدنيا والاطمئنان بها ونفش قلبه أن يحم عليهم رؤس ما اعتادة الاعاجم وتباهو الهنيا والاطمئنان بها ونفش قلبه أن يحم عليهم رؤس ما اعتادة الاعاجم وتباهو الهاكلبس الحريروالقسى والارجوان والاستعمال أولن النهب والفضة وحلى النهب غير المقطع والثياب المصنوعة فيها الصوروت ويق البيوت وغير ذلك وقضى بروال دولتهم بدولته ورياستهم برياسته وبأنه هلك كسى فلاكسى يعدة وهلك قيص فلاقيص بعداة " \_ (ججة الله البالغ جلدا ص ١٠٠)

"جب یہ مصیبت بہت بڑھ گئ اور مرض نے شدت اختیار کرلی تو خداتعالی اور اس
کے مقرب فرشتے ناراض ہوئے۔ اس وقت خدا تعالیٰ کی مشیت یہ ہوئی کہ اس
مرض کامادہ بی کاٹ کر چینک دیاجائے۔ کیونکہ مرض لاعلاج حد تک بڑھ گیا تھا۔
چنانچہ اس غرض کے لئے خدا تعالیٰ نے حضرت محمد رسول اللہ مَنَّالَّیْکِمُ کو مبعوث فرمایا، جوبالکل ان پڑھ سے اور جنہوں نے کبھی ایر انی اور روی لوگوں سے میل جول نہ در کھا تھا اور نہ ان کی رسم ورواج اور طرزِ معاشرت اختیار کی تھی۔ انہیں رسوم صالح اور غیر صالح کے در میان تمیز کرنے کامعیار قرار دیا اور ان کی زبان فیض تر جمان سے مجمیوں کی رسموں کی فرمت کروائی اور دنیاوی زندگی میں انہاک اور اس پر اطمینان کر کے بیٹے جانے کی خرابی ظاہر کی۔ ان کے دل میں ڈالا کہ جن اخلاق فاسدہ اور رسوم ردیہ ہے جمی عادی ہیں اور جن پر وہ فخر ومبابات کرتے ہیں وہ حرام ہیں۔ مثلاً ریشی لباس ار غوانی کیڑے ، سنہری اور روپہلی برتن ، سنہری زبور ، ایسے کیڑے جن پر لباس ار غوانی کیڑے ، سنہری اور روپہلی برتن ، سنہری زبور ، ایسے کیڑے جن پر قش و نگار۔ خداوند تعالی نے فیصلہ کیا کہ اس بی کی حکومت کو درماد کی ورماد کردے اور اس کی کی حکومت کو درماد کردے اور اس کی

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com



لیڈر (Leadership) کے ذریعے سے ان کی لیڈر شپ کو ختم کردے۔ چنانچہ اس کے وجود سے کسریٰ ہلاک ہو گیا۔ پھر کوئی کسریٰ نہ ہو گااور قیصر کی قیصریت ختم ہوگئ اور پھر کوئی اس کاجانشین نہ ہوسکے گا۔"

غرض حفرت امام صاحب کے نزدیک حضرت محمدرسول الله منگالینی ابتدا کی اجتماع انسانی میں سے اقتصادی و معاثی عدم توازن جبر اً دور کر کے منصفانہ اور عاد لانہ اصولوں پر نیانظام قائم کرنے کے لئے ہوئی تھی تاکہ لوگوں کو خدا کی طرف رجوع کرنے کی مہلت ملے۔ آپ منگالینی کے زمانے میں سے عدم توازن ایرانی اور رومی ملوکیتوں (Imperialism) کا پیدا کر دہ تھا۔ اس لئے معاشر وانسانی کی اصلاح کے لئے ان کی بربادی آپ منگالینی کی بعثت کا ایک بہت ہی اہم مقصد تھا۔

ارتفاق چهارم: تهذیب کی چوتھی منزل: بین الا قوامیت

#### ضرورت

پچھلے صفحات میں یہ دکھایا جاچکا ہے کہ حضرت امام الہند تُحیاللہ کے نزدیک ارتفاق سوم قوی درجے کی چیز ہے۔ جب مختلف اقوام نے ارتفاق سوم کے درجے میں اپنااپنانظام مکمل کرلیا اور فوجی نظم ونسق بھی پایہ بھیل کو پہنچالیا تو ان کے در میان اسی طرح حسد اور لڑائی جھگڑے پیدا ہونے لگ گئے جس طرح انسانی افراد میں پیدا ہوئے تھے۔ اس لئے فطرتِ انسانی نے تجربے کی بنا پر تفاضا کیا کہ ایک ایسا بین الا قوامی (International) نظام پیدا کیا جائے جو مختلف خود مختار یاستوں کے در میان نظم قائم رکھ سکے۔

## نظام كيسابو؟

حضرت امام کے نزدیک اس قسم کا بین الا قوامی نظام فوجی نقطہ نگاہ سے اتنا مضبوط ہونا چاہئے کہ چند ریاستیں مل کر بھی اس کا مقابلہ نہ کر سکیں اور وہ ہر ایک سرکش قوم کا سر کچل سکے۔ اس کا اپنا نظام ہو۔ اسے اپنی قوت کے لئے کسی پر بھر وسہ نہ کرنا پڑے۔ اس کے ماتحت بین الا قوامی نظام کے مختلف محکمے فوجی، مالی ، ارشاد (وعظ ونصیحت) ، قضا (Judiciary) ،

المُن اللهُ الْبَالِغَهِ 306 من اللهُ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ اللّهُ الْبَالِعَالِمُ اللّهُ الْمِنْ اللّهُ الْبَالِعَالِمُ اللّهُ الْبَالِعَالِمُ اللّهُ الْمِنْ ال

پولیس وغیرہ ہوں اور ان پر ایسے آدمی مقرر کئے جائیں، جن کاعدل وانصاف مسلم ہو۔ یہ نظام اتنا زبردست ہو کہ اس کے مخالفین اس کے اندر نہ رہ سکیں۔ اگر مخالفین فوجوں کے اندر مرکزی حکومت کے خلاف کسی فتم کا اجتماع پیدا کرلیں تو اس کے خلاف دوسر ااجتماع پیدا کرکے ان کا زور توڑد یاجائے۔ اس طرح مختلف جماعتوں کامرکزی حکومت کے خلاف اتحاد پیدا نہ ہوسکے گا۔ جب بھی مرکزی حکومت کے خلاف کسی فتم کا اجتماع پیدا ہونے گئے تو حکومت کا فرض ہوگا کہ مفدوں کے سرداروں کو قتل کردے یا ان کو قید کردے یا ان کے مال کردے۔ حضرت امام صاحب عشائل کرنے خلاف الفاظ یہ بین:

"بازالة شوكتها اوكبت قوم مفسدين في الارض بقتل رؤسهم المدبرين لهم اوجسهم اوحيازة اموالهم واراضيهم اوصرف وجوه الرعية عنهم"

(جمة الله البالغه جلداص ٣٨)

ایعنی مفسد پارٹی کی شوکت توڑ دی جائے اور جو لوگ ان کے پیچھے تدبیریں کرنے والے ہوں، ان کو قتل کر دیاجائے یا قید کر دیاجائے یا ان کے اموال اور اراضی ضبط کرلی جائیں یار عایا کے بڑے آدمیوں کی توجہ ان کی طرف سے ہٹادی جائے۔

# الله تعالی کی سبسے بڑی نعمت

حضرت الم وَحُوالَدُ کَ قول کے مطابق اس قسم کے بین الا قوامی نظام عدل کا قیام خداوند تعالی کے نزدیک انسانیت پر اس کی نعمت کی سخیل ہے، یعنی خداوند تعالی نے اجتماع انسانی کی تو تقلی کے نزدیک انسانیت پر اس کی انتہا ہے ہے کہ کر وُز بین پر اس قسم کا ایک مستقل، پائدار بین الا قوامی نظام قائم ہوجائے۔ کیونکہ اس کے ذریعے سے تمام اقوام کے ناقابل اصلاح شریر لوگ قابو بین آجاتے ہیں اور انہیں یہ موقع نہیں مل سکتا کہ ایک ملک بیں بیشے کر دوسرے ملک کے لوگوں کے خلاف سازشیں کرتے رہیں۔ اس طرح تمام نوع انسان کوراحت نصیب ہوجاتی ہے اور مختلف اجتماعات میں وہ ربط واتحاد پیدا ہوجاتا ہے، جو ان کی دنیاوی صلاح اور مرنے کے بعد کی زندگی کی کامیانی کا فیل ہے۔



# حضرت محمد رسول الله مثالينيم كامنصب

حضرت امام میمنید فرماتے ہیں کہ اس ار نفاق کے مکمل ہوجانے کے بعد نظام عالم مکمل ہوجانے کے بعد نظام عالم مکمل ہوجاتا ہے اور یہی وہ ار نفاق ہے جس کی پنجیل کے لئے حضرت محمد رسول الله سَکَالَیْرَیْمَ بیسے گئے ہیں۔ان کے خاص الفاظ یہ ہیں:

"ولهاكان الشهالسارى فى زمن ابراهيم عليه السلام هونسيان التوحيد نزل الحق بإزائه باشاعة التوحيد وتوليد العبادات من طهارة وصلاة و زكوة وحج وصوم وذكر ، ولها كان الشهالسارى فى زمن نبينا محمد عَلَيْتِينِ اختلال الهلل وانقلاب الارتفاقات خاصة على اصحابها وكان الامراشد واقسى نزل الحق بإزائه بالجهاد و اشاعة العبادات وتوقيتها والقضاء بزوال دولة الروم والعجم وانتظام امرالنبوة كهيئة الارتفاق الرابع" - (التفهيات الالهيد، جلد اول م ٢٠)

یعنی چونکہ حضرت ابراہیم علیہ اللہ عبد میں دنیا توحید کو فراموش کر چکی تھی اس لئے اس زمانے میں توحید کی اشاعت اور طہارت، صلوق، زکوق، جج، روزہ اور ذکر کی عباد تیں جاری کرنے کے احکام نازل ہوئے۔ مگر چونکہ ہمارے نبی اکرم حضرت محمد رسول اللہ مُثَالِیْنِیْم کے زمانے میں اقوام کے اندر معاشی ومعاشرتی فسادات پیدا ہو چکے سے اور ان کی ارتفاقی زندگی خراب ہو چکی تھی اور یہ خرابی حضرت ابراہیم علیہ اللہ مُنَالِیْنِیْم کو ان معاشی وارتفاقی خرابیوں کے استیصال کے لئے جہاد اور محمد سول اللہ مُنَالِیْنِیْم کو ان معاشی وارتفاقی خرابیوں کے استیصال کے لئے جہاد اور اشاعت عبادات اور ان کے اوقات معین کرنے کا حکم ہوا اور حکمت الہی نے فیصلہ اشاعت عبادات اور ان کے اوقات معین کرنے کا حکم ہوا اور حکمت الہی نے فیصلہ کیا کہ اس نبی اعظم مُنَالِیْنِیْم کے دریعے سے رومی اور ایر انی ملوکیتوں کو برباد کر دیا جائے اور ان کی جگہ بین الا قوامی حکومت قائم کی جائے۔"

گویا حضرت محمد رسول الله منگافینیم کے زمانے تک معاشی خرابیوں نے جوشدید صورت اختیار کرلی تھی اور انسانی معاشرے (Society) میں جو اقتصادی اور کی تھی اس سے انسانیت عامہ کو سخت نقصان پہنچ رہا تھا۔ آنحضرت منگافینیم کے نبی مقرر ہونے کا ایک مقصد تو یہ تھا کہ انسانی سوسائی میں مقصد رہے تھا کہ انسانی سوسائی میں

عادلانه معاشی نظام قائم کریں۔ چونکہ اس زمانے میں اس عدم توازن کی بدترین شکل وہ تھی جو روی اور ایرانی "شہنشاہتوں" کی شکل میں موجود تھی۔ اس لئے ان "شہنشاہتوں" کو برباد کرنا آپ مَنَّا لَٰتُنِیَم کے منصب کی کامیابی کے لئے ضمناً اصولی چیز بن گئی تھی۔ اس کی عمومی شکل بیہ ہے کہ آپ مَنْ اللّٰ قوامی نظام پیدا کیا جائے، کہ آپ مَنْ اللّٰ قوامی نظام پیدا کیا جائے، جوایک طرف توخداشا سی کے اصول پر عمل کرے اور دو سری طرف صیح معاشی اصول پر قائم ہونے والی جماعت کا نصب العین اس قسم کے بین اللا قوامی نظام کی تعمیر ہے۔

غرض قر آن حکیم اپنے عادلانہ نظام کو مجمع اقوام کی شکل میں کامیاب کرناچاہتا ہے۔جس کی شکل سے ہوگی کہ ہر ایک قوم اس نظام کو اپنے اندر نافذ کرکے ایک بین الا قوامی مرکز کے ساتھ وابستہ ہوجائے گی، جس میں قر آن ہی کاعادلانہ قانون فاکق ہوگا۔

# اصول ارتفاقات پر اقوام عالم كالفاق

حضرت امام الحكمت، امام ولى الله د واوى وَيُشَالِدُ فرمات بي كه:

اصول ارتفا قات میں اتحاد

کرہ زمین کے آباد علاقوں میں کوئی شہر ایسانہیں ہے جس میں بید ارتفاقات نہ پائے جاتے ہوں اور آغاز انسانیت سے اب تک معتدل مزاج اور اچھے اخلاق والی جتنی قومیں گزری ہیں، ان سب میں بیدار تفاقات پائے جاتے ہیں اور انسانیت کے خاتمے تک پائے جاتے ہیں اور انسانیت کے خاتمے تک پائے جاتے رہیں گے۔ گو ان ارتفاقات کی شکلیں مختلف ہوں، لیکن ان کے اصول ہر زمانے اور ہر ایک اجتماع انسانی میں مسلم رہے ہیں اور ان اصول کو اتنی مقبولیت حاصل ہو چکی ہے کہ جو ان کو نہ مانیں، لوگ ان کی مشمیر شدت سے مخالفت کرتے ہیں۔ مثلاً مردے کی لاش کا انتظام کرنا، نگ کا چھپانا، نکاح کی تشمیر کرنا، ذائیوں اور چوروں کو سز ادیناوغیرہ، ان سب کو مانے ہیں، گوان کو عمل میں لانے کی شکلیں۔

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com

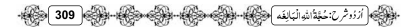


حاجات من الجوع والعطش والغلبة واشتاق لا محالة لل امراة و لا بدعند صحة مزاجهها ان يتولد بينهها اولاد وينضم اهل ابيات و ينشأ فيهم معاملات فينتظم الارتفاق الاول عن آخرة ثم اذا اكثروا لا بدان يكون فيهم اهل اخلاق فاضلة تقع فيهم وقائع توجب سائرالار تفاقات " (ججة الله البالغه جلد اول، ص٣٩)

"فرض کرو کہ کوئی انسان شہر وں سے دور کسی جنگل بیابان میں رہتاہے۔اس نے کسی سے کوئی ارتفاق نہیں سیھا۔اس کے باوجود اسے بھوک پیاس اور جنسی خواہش محسوس ہوگی۔ وہ ان خواہشوں کو پورا کرنے کی کوشش کرے گا اور عورت کی محت مز اجی درست ہوتو بھی ضرور ان سے اولاد بھی پیدا ہوگی، جو بڑھتے بڑھتے بہت سے خاندانوں میں بٹ جائے گی۔ یہ سب اہل خاندان آپس میں میل جول رکھیں گے اور لین دین کریں گے۔اس طرح ارتفاق اول آخر تک مکمل کرلیں گے۔

پھران کی آبادی اوربڑھے گی، توضر ور ان میں حکما پید اہوں گے۔جب اس کثیر آبادی کے در میان معامالات ہوں گے۔

"بدوربازغ" میں فرماتے ہیں کہ کر وز مین کا کوئی خطہ جہاں انسانی آبادی ہے، ارتفاق اول سے خالی نہیں ہو سکتا ہے۔ ایسے ہی اس میں ارتفاق دوم کاوسطانی درجہ بھی ضرور پایاجائے گا۔
اس طرح اللہ تعالی ارتفاقات کا تیسر ادرجہ بھی ظاہر کر تا ہے۔ جس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ یا تو خداوند تعالی سے البہام پانے والا کوئی شخص حکومت پیدا کرلیتا ہے، جو ارتفاق سوم کے درج پر کام کرتی ہے یا پھر خدا کے اس نائب کانائب انہی اصول پر حکومت چلاتا ہے یا کوئی بادشاہ پیدا ہوجاتا ہے، جو عدالت سے کام لیتا ہے اور اس کے اردگر دعلاء، حکماء اور اہال تجربہ جمع ہوجاتے ہیں، جن کی بدولت نظم و نسق اعلیٰ پیانے پر چلتا ہے۔ یا کوئی ایسا شخص غلبہ حاصل کرلیتا ہے جو علی پیند ہوجاتا ہے، وہ وہ اپنی طرز سے ظالم بادشاہوں کی رسوم اختیار کرلیتا ہے۔ یہ سب قسم کے طاکم وقت وقت کے حالات کے مطابق ظاہر ہوتے رہتے ہیں۔ جب آخر الذکر قسم کے لوگ بر سر افتدار آجاتے ہیں توار تفاقات خراب ہوجاتے ہیں اور ملک میں انسانیت ختم ہوجاتی ہواور حدثت و بربریت کا دور دورہ ہوجاتا ہے۔ اگر اجتماع انسانی میں یہ حالت پیدا ہوجائی ہوات



#### اصولِ ارتفاقات فطرى بيس

لوگوں کے مزاجوں کے اختلاف، ان کے شہروں کے دور دور ہونے اور ان کا مذہب ایک نہ ہونے کے باوجو دجوان میں بعض اصول پر اتفاق ہے، تو یہ اتفاقی امر نہیں ہو سکتا۔ بلکہ یہ نتیجہ ہے اس فطرت انسانی کا جو اس کی صورت نوعیہ کا تقاضا ہے۔ چنانچہ جب انسانی افراد کو حاجتیں چیش آتی ہیں، توسب افراد ان کو کم وہیش ایک ہی طرح پوری کرتے ہیں اور جب ان کو اپنی صحیح فطرت کے مطابق ویکھتے ہیں۔ اپنی صحیح فطرت کے مطابق ویکھتے ہیں۔ یہ اصول طبعی ہیں

حضرت امام میشاند کے نزدیک ارتفاقات کی یہ چاروں منزلیں انسان کے لئے ویسی ہی طبعی ہیں جیسے سانس لینا۔ چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ فرض کرو کہ ایک آدمی انسانی آبادی سے دور جنگل میں رہتا ہے۔نداس نے کسی سے زبان سیمی ہے،نہ کوئی اور بات وہ سب سے پہلے تواپنی بھوک پہاس کا علاج سویے گا۔ پھر جوان ہو گا تواسے طبعی طور پر اپنے لئے ایک جوڑے (Mate) کی خواہش ہو گی۔ اب فرض کیجئے کہ اس جنگل کے کسی دوسرے جھے میں ایک عورت انہی حالات میں گزار رہی ہے۔وہ بھی انہی حالات سے گزر کرجوائی کو پہنچتی ہے، تواسے بھی طبعی طور پر جوڑے کی تلاش ہو گی۔ فرض کیجئے کہ کسی دن انفاق سے یہ دونوں آپس میں ، مل حاتے ہیں۔ اب ان سے اولا دیبدا ہونی شر وع ہوگی۔ ایک طویل زمانے میں جو نسل اس جنگل میں بڑھے گی وہ کسی انسان کی خارجی امداد کے بغیر خود ہی ارتفا قات کے چاروں درجے طے کرے گی۔اس آباد ی میں بعض عقلمند بھی پیداہوں گے جومع فت الٰہی حاصل کریں گے · اور محسوس کریں گے کہ ارتفا قاتِ معاشیہ یعنی آلات اور اجتماعات سے کام لے کر تھوڑی محنت، قلیل مواد اور کم وقت صرف کرکے زیادہ نتیجہ حاصل کر لینے کا فائدہ یہی ہے کہ انسان اپنا پچھ<sup>ے</sup> وقت عقلی تظر، یعنی معرفت الهی کے لئے نکالے اور پچھ وقت خدمت الهی میں صرف کرے، جس کی شکل میر ہے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خدمت کرے۔حضرت امام چھٹاللہ صاحب کے خاص الفاظ بدبين:

"ولوان انسانانشأبها ديةنائيةعن البلدان ولميتعلم من احدرساكان له الجرم



مرض سجھنا چاہئے۔اس وقت اللہ تعالیٰ بحران (Crisis) پیدا کر دیتاہے جس سے اس مرض کا ازالہ ہو جاتاہے، یاوہ اجتماع برباد ہو کر فناہو جاتاہے ●۔

## انبياءاور حكماء كاكام

غرض ہر ایک اجتماع انسانی میں نبیوں اور حکیموں کی بدولت ارتفاقات میں ترقی ہوتی رہتی ہے۔ جب تک کوئی قوم دونوں قسم کے ارتفاقات، لینی ارتفاقات معاشیہ اور ارتفاقات الہید میں ترقی نہ کرے، اس کایہ کہنا کہ وہ فلاں بڑے نبی کی امت سے ہے یا فلاں بڑے حکیم کے پیرو ہیں، بالکل بے فائدہ ہے۔

# انسان کی ترنی زندگی میں رسموں کامقام

حضرت امام ولی الله دہلوی میشند نے اپنی تصنیفات میں اس امر پرسیر حاصل بحث کی ہے کہ انسان کی تمد نی زندگی میں رسموں کا کیا مقام ہے۔ ان کے نزدیک ارتفاقات صالحہ اس وقت اجتماع انسانی میں رائخ ہوتے ہیں جب وہ رسم (Custom) کی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔،اگر بید ارتفاقات رسموں کی شکل میں ان میں رائخ نہ ہوں توانسانی افراد بالکل حیوانوں کی سی زندگی بسر کرنے لگیں۔

# ر سوم کی حقیقت

رسم کیاہے؟ کسی انسان کاوہ فعل جس کی حکمت وہ نہیں سمجھتا۔ اس تعریف کے لحاظ سے حیوانات بھی رسم سے خالی نہیں ہیں۔ چنانچہ اگر ایک کبوتر ایک فعل کر تاہے، تو دو سر ابھی اسے دیکھ کروہی حرکت کرنے لگ جا تاہے۔ اس کا سبب سیہ ہو تاہے کہ ایک کبوتر کے ذبمن پر دو سرے کبوتر کی حرکت مرتسم ہو جاتی ہے اور وہی اسے اس حرکت کے کرنے کا شوق دلاتی ہے۔ یہی حالت انسانی ذبمن کی ہے۔ مثلاً سب انسان نکاح کرکے گھر بساتے ہیں۔ لیکن اگر کسی سے پوچھو کہ وہ نکاح کی ان حدود واصول کی کیوں پابندی کرتاہے، تو وہ اس کے سوا پچھ نہ کہہ سکے گا کہ اس نے

#### • بدوربازغه صفحه نمبر ٩٥

email:hikmatequran@gmail.com

عَلَيْ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ مَا مُعَلِّمُ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴾ ﴿ الْرُوسُرِي: حُمَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ مَا

این آباداجداد کوالیا ہی کرتے پایا ہے۔ رسم کی پابندی اقوام میں اس صد تک رائخ ہو جاتی ہے کہ جو لوگ ان رسموں کو چیوٹر دیں ان کو عیب لگایا جاتا ہے۔ ایسے لوگ اگر واقعی رسموں کی پابندی نہ کریں توار نفاق اول سے بھی نیچے گر جائیں اور حیوانی زندگی بسر کرنے لگیں۔

# رسوم کی پیدائش

امام الائمه امام ولى الله كے نزديك رسمين عموماً دوطر ح بيد اجوتى بين:

(۱)۔ مجھی کسی ایسے شخص کوجس کا تعلق ملاءاعلی یا"حظیرہ القدس"کے ساتھ ہو تاہے

ایسے علوم تفویض (Inspire) ہوتے ہیں جو انسان کے لئے مفید ہوتے ہیں، رفتہ رفتہ یہ علوم رسمول کی شکل میں منضبط ہوجاتے ہیں، جیسے نماز پڑھنا۔

(۲)۔ کبھی قوم کاکوئی فاضل حکیم تجربے اوسوچ بچارہے، کہ یہ بھی ایک قتم کے الہام کا نتیجہ ہوتی ہے، ایک بات مفید پاتا ہے اور اسے اختیار کرلیتا ہے۔ اس کے اردو گرد کے لوگ اسے دیکھ کر اس کی تقلید کرتے ہیں۔ اس میں بھی ملاء سافل کے ملائکہ کادخل ہوتا ہے۔ رفتہ رفتہ عوام تک اس کا اثر پہنچ جاتا ہے، جیسے مچھلی کے ساتھ دودھ نہینا کہ یہ برص کاموجب ہوسکتا ہے۔

## ان کے تھلنے کے اسباب

ایسے ہی رسموں کے چھلنے کے متعدد اسباب ہوتے ہیں۔مثلاً:

(۱)۔ کبھی الیاہو تاہے کہ کوئی بڑا آدمی ایک رسم اختیار کرلیتاہے تودوسرے درجے کے لوگ اس کی ریس کرنے لگ جاتے ہیں۔اس طرح دہ رسم عوام میں شائع ہو جاتی ہے۔

(۲)۔ مجھی ایساہو تاہے کہ لوگ ایک چیز کی ضرورت محسوس کرتے ہیں مگروہ احساس اتنا صاف اور واضح نہیں ہو تاکہ کوئی مخص اختیار کر سکے۔ پھر جب کوئی زیادہ عقلند آدمی اس مشکل کاحل وضع واختر اع کرلیتاہے، تولوگ حجٹ اسے اختیار کر لیتے ہیں۔

(۳)۔ بھی ایساہو تاہے کہ لوگ ایک رسم کے پابند ہوتے ہیں۔ پھر اسے چھوڑ دیتے ہیں، تو وہ کسی عذاب میں مبتلا ہو جاتے ہیں یا اس رسم کے ادا کرنے میں سستی کریں تو کوئی معاشرتی فساد پیداہو جاتا ہے۔اس لئے اس رسم کو پھر اختیار کر لیاجا تاہے۔



## خرابی کے اساب

حقیقت یہ ہے کہ رسوم اصل میں تودرست ہی ہوتی ہیں لیکن مرورِزمانہ سے ان کی حقیقت نیہ ہے کہ رسوم اصل میں تودرست ہی ہوتی ہیں لیکن مرورِزمانہ سے ان کی حقیقت نظر وں سے پوشیدہ ہو جاتی ہے اور رفتہ رفتہ ان پر اوہام وشبہات کی تہیں چڑھ جاتی ہیں۔ اس کے بہت اور ان کی اصلی صورت مسخ ہو جاتی ہے۔ اس طرح رسمیں خراب ہو جاتی ہیں۔ اس کے بہت سے اسباب ہوتے ہیں۔ مثلاً:

(۱)۔ کبھی ایسے لوگ برسر اقتدار آجاتے ہیں جو مصالم کلیہ کی پیروی نہیں کرتے، بلکہ ایسے محدود فائدے کی خاطر اپنے اقتدار کو قائم رکھتے ہیں۔ ایسے لوگ صحیح اور صالح رسموں کو خراب کر دیتے ہیں۔ مثلاً: خیر ات وصد قد جمع کرنے والے لوگ پہلے تو اسے رفاوعامہ کے کاموں میں استعال کرتے ہیں۔ اس کے بعد ان او قاف و ذرائع آ مدنی پرخود غرض، نفس پرست لوگ قبضہ کرکے ان کو ناجائز موقعوں پرخرج کرنے لگ جاتے ہیں، تورفتہ رفتہ صدقہ و خیر ات کارواج کم ہوجاتا ہے۔

(۲)۔ کبھی نفس پرست لوگ غلبہ حاصل کر لیتے ہیں تو اجتماع میں غلط طریقے رائے ہو جاتے ہیں، جیسے سدومت (Sodomy) یا سود خوری (Usury) اور کم وزن و پیائش کی عادت۔

(۳)۔ کبھی رفاہیت بالغہ (تکلفات) والے لوگوں کی ریس سے مسرفانہ رسمیں جاری ہوجاتی ہیں، جیسے شادی بیاہ کے موقع پر فضول خرجی کرنا، لباس کے معالمے میں تکلف برتنا، تفریح کے لئے ایسے شوق بڑھالینا جن کے سبب سے دنیاوی زندگی کے کام اور اخروی زندگی کے اور اخروی زندگی کے اصول معطل ہو جائیں۔ جیسے مز امیر، شطر خج بازی، کبوتر بازی، شکار وغیر ہ۔

(۴)۔ کبھی ظالم لوگ برسر اقتدار آجاتے ہیں۔وہ نا قابل برداشت ٹیکس لگادیتے ہیں۔اس سے سوسائٹی میں حرص و بغض بڑھ جاتا ہے۔ایسے لوگ خود تو ظلم کرنا پسند کرتے ہیں گر یہ پسند نہیں کرتے کہ خود ان سے یہی سلوک کیا جائے۔ رفتہ رفتہ لوگ ظلم برداشت کرنے کے عادی ہوجاتے ہیں اور یہ ظالمانہ عاد تیں عوام میں بھی پھیل جاتی ہیں۔

(۵)۔ رسمیں مجھی اس لئے خراب ہو جاتی ہیں کہ لوگ معاش کے معاملات میں اس قدر انہاک اور تعق میں مبتلا ہو جاتے ہیں کہ تقرب الی اللہ کے انہاک کو چھوڑ بیٹھتے ہیں۔

الرورش عَبُةِ اللهُ الْبَالِغَهِ 314

ہمترین رسمیں وہ ہوتی ہیں جو اخلاق فاضلہ اور بہترین ارتفاقات کی حامل ہوں۔ ان میں عمل کی وست یا گئی ہے۔ اور ایک طرف عمل کی وسعت پائی جائے ، نہ کہ تنگی۔ اور ایک طرف تو انتہائی تکلف سے اور دوسری طرف وحشت سے پاک ہوں۔ جیسے دور جاہلیت میں تجاز کے شہریوں کی رسمیں اور ہمارے زمانے کے قصبوں میں رہنے والوں کی رسمیں۔

## انقلاب کی ضرورت

حضرت امام وَمُواللَّهُ كَ مَزد يك رسمول كى اس قسم كى انتهائى خرابى انقلاب كا پیش خیمه ثابت ہوتی ہے اور جولوگ مسلحت كليه كو جانے والے ہوں ان كا فرض قرار دیتے ہیں كه وہ انقلاب پيداكريں۔حضرت امام وَمُواللَّهُ كے خاص الفاظ يہ ہیں:

"ويجب بذل الجهد على اهل الآراء الكلية في اشاعة الحق تبشيته واخبال الباطل وصدة فيبالم يكن ذلك الاببخاصات أومقاتلات فيعدكل ذلك من افضل الاعبال البرـ" (جمة الله البالغ، جلداول، ص٠٥)

"جولوگ مسلحت کلیہ کے پہچانے والے ہوں ان کا فرض ہوجاتا ہے کہ وہ حق کی اشاعت اور اس کے اجراءاور باطل کی بربادی اور اس کے انسداد میں (جان ومال کی پرواکئے بغیر) پوری پوری کوشش کریں۔ اس سلسلے میں انہیں پروپیگنڈ انجمی کرنا پڑے گااور مسلح جدوجہد بھی۔ یہ سب کچھ انسانیت کی نقطہ نگاہ سے بہترین نیکی شار ہوتی ہے۔"

#### انبهاءاور ارتفاقات

ہم یہ بیان کر چکے ہیں کہ ارتفاق دوم (شائنگی کا قبائلی درجہ) اور ارتفاق سوم (شائنگی کا شہری اور قبی درجہ) اور ارتفاق سوم (شائنگی کا شہری اور قبی درجہ) انسان کے لئے جبلی اور طبعی چیزیں ہیں اور انہی کی بدولت وہ تمام حیوانات سے متازہے۔ ان دونوں درجوں سے انسانی اجتماع کا خالی ہونا محال ہے۔ ان دونوں کی ترقی کے لئے معاشر وانسانی کو ایسے حکیم کی ضرورت ہے، جو اجتماعی حاجات کو جانتا ہو اور ان حاجات کو ارتفاقات کے ذریعے پوراکرنے کے طریقے کا عالم ہوا ور وہ مصلحت کلید کے تابع ہو کر کام کرے۔ اس حکیم کا طریقہ کاریا توخود اس کے فکر و تجربہ کا نتیجہ (Empirical)ہوگایا اس میں

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com

قوت ملکیہ ہوگی جس کے سبب سے وہ ملاء اعلیٰ سے براہ راست (Direct) علوم اخذ کر سکتا ہوگا اور یہ آخر الذکر دونوں میں سے زیادہ کامل اور قابل اعتاد طریق عمل میں ہے) ہم یہ بھی بیان کر آئے ہیں کہ ارتفاقات کے لئے رسوم بمنزلہ دل کے ہیں اور یہ کہ جب سوسائی میں ایسے لوگ بر سرافقد ار آجاتے ہیں جو مصلحت کلی (Public Weal) کا خیال رکھنے کے بجائے خود غرضی میں مبتلا ہوں اور اس وجہ سے وہ حیوانی، شہوانی اور شیطانی کام کرنے لگتے ہیں اور اکثر لوگ ان کی پیروی کرنے لگتے ہیں، اس وقت رسمیں خراب ہوجاتی ہیں۔ اس وقت ایک ایسے شخص کی ضرورت ہوتی ہے جسے غیب سے مدد ملتی ہے اور وہ مصلحت کلیہ الله اللیہ وہ ان میں ترمیم کر دیتا ہے۔ اچھی رسموں کو قائم رکھتا ہے۔ جن میں خراب ہوں ان کو منسوخ کر دیتا ہے۔

یہ جان لینے کے بعدیہ سمجھنا آسان ہے کہ اگرچہ انبیاء آتے تواس لئے ہیں کہ سوسائی کی عملی خرابیوں کو دور کرکے لوگوں کو خدا کی عبادت کی دعوت دیں لیکن وہ ارتفاقی اصلاح ضرور کرتے ہیں۔

حکت الهی کا تقاضا ہے ہے کہ کوئی معاشر وانسانی ارتفاق دوم اور ارتفاق سوم (پینی قبائلی زندگی او قومی زندگی) کو ترک نہ کرے، یہی وجہ ہے کہ کسی نبی نے بھی اس کا حکم نہیں دیا۔
اس لئے معاشر وانسانی سے بھاگ کر جنگلوں اور پہاڑوں میں جابسنا اور لوگوں سے ملنا جلنا ترک کر دینا مفادِ انسانی کے قطعًا منافی ہے۔ چنانچہ حضرت محمد رسول الله منگالینی ہم نے اس طریق عمل کی سخت نہ مت فرمائی ہے اور صاف صاف فرما دیا ہے کہ "مابعثت بالرهبانية وانبابعثت بالدلمة السبحة" (میں رہبانیت کے اصول کو جاری کرنے کے لئے انقلاب لانے پر مبعوث نہیں ہوا ہوں، بلکہ اس لئے انقلاب برپاکر رہا ہوں کہ حنیفیت کے واضح اور روشن اصول د نیامیں رائے ہو جائیں) اور حنیفیت کے متعلق حضرت امام الحکمت امام ولی الله کا فیصلہ ہے کہ یہ انسانیت عامہ کی ترجمان ہے ۔

لیکن یہاں ایک امرکی وضاحت کی ضرورت ہے اور وہ یہ کہ اگر چہ تمام انبیاء اور حکماء انسان کی ارتفاقی ترقی واصلاح میں کوشاں رہے ہیں لیکن ان کی دعوت اعتدال کی رہی ہے۔ یعنی معاشرہ

#### • تفهيمات الهيد جلد دوم ص ١٩٨

email:hikmatequran@gmail.com

الرووشرى: حُجَةِ اللهُ الْبَالِغَه ﴿ مَا اللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَه ﴾ ﴿ وَالرَّانُ اللَّهُ الْبَالِغَه ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

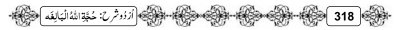
انسانی نه تو ارتفاقات میں اتناانہاک د کھائے کہ مجمی اور رومی امراء کی طرح تکلفات میں مبتلا موجائے اور نہ ارتفاقی زندگی میں اتن کمی رکھی جائے کہ انسان وحشیانہ زندگی بسر کرنے لگے۔

# اعتدال کی ضرورت

اس میں شک نہیں کہ انسان کے لئے ارتفاقات میں ترقی کرناطبعی چیز ہے اور جب وہ کی چیز کو استعال کرتا ہے تو اسے اچھی شکل میں استعال کرناچاہتا ہے، اس سے اس کے مزاج میں صحت پید اہوتی ہے، اخلاق میں استقامت آتی ہے اور انسان کے اندر معنوی ترقی کا جو جو ہر پوشیدہ ہے اور جس سے ایک انسان دو سر ہے سے امتیاز حاصل کرتا ہے برروئے کارآتا ہے اور ارتفاقات کو اچھی شکل میں نہ لانے سے کند ذہنی، عجز اور بے تدبیری پید اہو جاتی ہے ورسی طرف ہم دیکھتے ہیں کہ ارتفاقی تک کلفات سے سوسائی میں الی اور فی بھی بید اہو جاتی ہے جو منسل کے جھگڑ دل کا سبب بنتی ہے اور جس کی وجہ سے انسان ارتفاقات الہید اور اخروی سعادت سے غافل ہو جاتا ہے۔ اس اشکال کا حل یہ ہے کہ ارتفاقات معاشیہ میں اعتدال قائم رکھا جائے، ارتفاقات کو تکلف کے بغیر حاصل کیا جائے اور اس میں اللہ کی یادشامل کی جائے اور عالم اخروی کی طرف سے توجہ نہ ہٹائی جائے۔ اسی اصول کے مطابق حضرت مجمد رسول اللہ مُؤالِّئِمُ اللہ مُؤالِّئِمُ کا جنس کے بتی کہ ارتفاقات کو تکلف کے بغیر حاصل کیا جائے۔ اسی اصول کے مطابق حضرت مجمد رسول اللہ مُؤالِّئِمُ اللہ مُؤالِّئِمُ کا جنس کے بدیے انسان کی جنس کے بعد کی زندگی کے لئے مصر ہوتی ہے۔ یہ انسان کی جنس کے بعد کی زندگی کے لئے مصر ہوتی ہے۔

# ارتفا قات میں تنزل

یہ تسلیم کیا جاچکا ہے کہ ارتفاقات کے ان چاروں درجوں کا چی قدرتِ اللی نے انسان کی فطرت کے اندر رکھ دیا ہے۔ اس لئے یہ انسان کے لئے طبعی ہیں۔ اس کے باوجود جس طرح انسان کے بدن پر صحت کے بعد بیاری اور موت کی حالتیں طاری ہوتی ہیں۔ اس طرح مختلف اجتماعاتِ انسانی پر بھی بیاری اور موت کی حالتیں طاری ہوتی ہیں۔ اب سوال یہ ہے کہ جب کسی



...... واصل الفساد عدم احاطة الناس بانواع الارتفاقات و الجبود على على علم واحد منها"\_(بدور بازخ، صفح ٨٥ تا ٩٠)

( "جب کسی اجهاعِ انسانی کا بین الا قوامی نظام ٹوٹ جائے تولوگوں کی بھلائی اس میں ہوتی ہے کہ ارتفاق چہارم ، یعنی بین الا قوامی نظام کی روح قائم رکھتے ہوئے اور اس ارتفاق کی عادلانہ باقوں پر پوری طرح قبضہ رکھتے ہوئے ارتفاق سوم کو مضبوطی سے تھا ہے رہیں۔اگر وہ ارتفاق چہارم کے اصول کو بھی ترک کر دیں گے، توان قوموں کے مابین ایسے فتنے اور جنگیں پیدا ہوں گی کہ ان کے وہم و گمان میں بھی نہ ہوں گی۔ایسے ہی اگر ارتفاق سوم برباد ہوجائے تو اس ارتفاق کی حقیقت کا تصور قائم رکھتے ہوئے ارتفاق دوم کو مضبوط پکڑے رہیں اور اگر ارتفاق دوم بھی بگڑ جائے توائی طرح ارتفاق اول کو مضبوط پکڑے رہیں۔فساد کی جڑیہ ہے کہ لوگ ارتفاق اسے تمام درجوں کا علم بھول جائے ہیں اور فقط ایک ہی درجوں کا علم بھول جو لوگ ارتفاق اسے تمام درجوں کا علم کم بھول جائے ہیں اور فقط ایک ہی درجوں کا علم بھول جائے ہیں اور فقط ایک ہی درجوں کا علم بھول جائے ہیں اور فقط ایک ہی درجوں کا علم بھول جائے ہیں اور فقط ایک ہی درجوں کا علم بھول جائے ہیں اور فقط ایک ہی درجوں کا علم بھول جائے ہیں اور فقط ایک ہی درجوں کا علم بھول جائے ہیں اور فقط ایک ہی درجوں کا علم بین جمول جائے ہیں اور فقط ایک ہی درجوں کا علم بی جمول جائے ہیں اور فقط ایک ہی درجوں کا علم بھول جائے ہیں اور فقط ایک ہی درجوں کا علم بی جمول جائے ہیں اور فقط ایک ہی درجوں کا علم بھول جائے ہیں اور فقط ایک ہی درجوں کا علم بی جمول جائے ہیں اور فقط ایک ہی درجوں کا علم بی جمول جائے ہیں اور فقط ایک ہو سے دو اس جائے ہیں اور فقط کی جائے ہیں ہم درجوں کا علم بی جمول جائے ہیں ہوں کو سے دو اس جائے ہوں کا سے دو اس جائے ہیں ہوں کے دو اس جائے ہیں ہوں کو سے دو اس جائے ہوں کو سے دو اس جائے ہوں کا سے دو اس جائے ہوں کے دو اس جائے ہوں کی جو دو اس جائے ہوں کے دو اس جائے

# معاشيات كااثراجهاعي اخلاق ير

حکماءاور انفرادیت پبندی بینانی حکماء

حکماء عموماً اخلاقیات (Ethics) اور اجتماعیات (Sociology) پر بحث کرتے ہیں، کیکن انکو الگ الگ موضوع (Subject) بنا کر۔ چنانچہ بونانی حکماء میں سے ارسطو (Aristotle) انکی کیور (Epicurus) وغیرہ نے ان دونوں موضوع (Plato) ستر اط (Socrates) انکی کیور (کلاماہے اور خوب لکھاہے۔ کیکن ان کے باہمی ربط پر کسی نے قلم نہیں اٹھایا۔ مسلم حکماء

حکماءِ اسلام میں سے ابن مسکویہ ، غزالی ، ماروردی ، راغب، کندی ، فارانی ، ابن سینا، ابن رشد ، ابن خلدون ، ابن عربی وغیر ہنے انفرادی اخلاقیات پر طویل بحثیں کی ہیں۔ ہر ایک خلق

الزووشر ح: صُبَّةُ اللهِ الْبَالِعَهِ مَا اللهِ الْبَالِعَهِ مَا اللهِ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

اجتماعِ انسانی پر بیاری کی حالت طاری ہوجائے، جس کے اسباب پر ہم پچھلی فصل میں روشنی ڈال کیے ہیں، تواس وقت کیا کیا جائے؟

## تنزل کے وقت کیا کیا جائے

حضرت امام الهند وَرُ الله فرماتے ہیں کہ جب کوئی قوم ارتفاق چہارم کے بلند درجے پر پہنچ کر گرجائے، لینی جب اس کا بین الا قوامی نظام ٹوٹ جائے تواس کے عقلمند طبقے کا فرض ہے کہ وہ اس درجے کی روح لینی عدل کو اپنے اندر محفوظ کرکے درجہ سوم پر مضبوطی سے قائم رہے۔ لینی ایک قومیت کونہ بھولے۔ اگریوں نہیں کرے گی توابیافتنہ معظیم اور ایسی خوفناک جنگ پیدا ہوگی کہ اس کا وہم و گمان بھی نہ ہوگا۔

ایسے ہی اگر کوئی قوم ارتفاق سوم سے بھی گر جائے، یعنی اس کی قومیت کو صدمہ پہنچ جائے اس کی تومیت کو صدمہ پہنچ جائے تو اس کی روح یعنی احساسِ قومیت کو قائم رکھتے ہوئے اور بین الا قوامیت کا تصور قائم کرتے ہوئے اگر ارتفاق دوم کی زندگی میں بھی کرتے ہوئے اچھی قبائلی زندگی بینی ارتفاق دوم کو قائم رکھے۔ اگر ارتفاق دوم کی زندگی میں بھی سبب سے انتشار پیدا ہو جائے تو ارتفاق اول یعنی مہذب انسانیت کو اپناو طیرہ بنائے رکھے اور ساتھ ہی ساتھ ہی قبائلیت، قومیت اور بین الا قوامیت کے تصورات کو فراموش نہ کرے۔

الی گراوٹ کے وقت مصیبت یہ ہوتی ہے کہ لوگ ارتفاقات کی مختلف منزلوں کاعلم کھو بیٹے ہیں۔اس صورت میں وہ ترقی بیٹے ہیں۔اس صورت میں وہ ترقی سے محروم رہ جاتے ہیں۔حضرت امام مُحیث کے خاص الفاظ یہ ہیں:

"وبالجلة فاذا بطل نظام الارتفاق الرابع مثلاً فصلاح الناس ان يتشبثوا بالارتفاق الثالث بآدابه المتضبئة لكنه الارتفاق الرابع واصله من غيرتبثال وانفسار وانعقاد صورة له كالا صطلاح على سنة عادلة بينهم لوعموها الثارت الفتئة واقتتلو وكان البأس عليهم اشدعها توقعوا لا نفسهم وكذلك اذا بطل الارتفاق الثالث وجب التبسك بالارتفاق الثانى المتضبئ غاية لكنه الارتفاق الثالث واذا بطل الارتفاق الثالي وجب التبسك بالارتفاق الارتفاق الاول

الزووشر ح: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَه عَلَى اللهِ الْبَالِغَه عَلَى اللهِ الْبَالِغَه عَلَى اللهِ الْبَالِغَه عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ ال

کی بال کی کھال اتاری ہے۔لیکن ان میں سے کسی نے بھی اجتماعی اخلاق اور معاشیات کو ملا کر بحث نہیں کی۔

# مغربی حکماء

ایسے ہی کانٹ (Kant) سپنسر (Spencer) شوپنہار (Schopenhauer) وی کارٹ (Kant) میں (Hegel) نور بیگل (Hegel) نے اجتماعیات و اخلاقیات پر بہت کچھ لکھاہے۔ لیکن ان کے باہمی ربط پر کسی نے روشنی نہیں ڈالی۔

## امام ولى الله اور اجتماعيت

امام الحكمة ، امام ولى الله د بلوى عِنْ الله يهم بين جنهون نے اخلاقِ عامه اور معاشيات و اجتماعيات كے باہمى ربط يرروشنى ذالى ہے۔

اب تک حکماء یہ ثابت کرنے کی کوشش کرتے رہے ہیں کہ بلند اخلاقی نظریات سے اجتماعی اخلاق بلند ہوسکتے ہیں۔ اس لئے ان کی کوشش یہ رہی ہے کہ اجتماعیات کو اخلاقیات کے ماتحت رکھاجائے۔ اس کے برخلاف حضرت امام الحکمت، امام ولی اللہ کا نظریہ یہ ہے کہ اجتماعی معاشیات کا اجتماعی اخلاق پر نہایت گہر ااثر پڑتا ہے۔ اس لئے اجتماعی اخلاق کی درستی کے لئے ضروری ہے کہ اجتماعی اخلاق معاشیات قائم کیاجائے۔ جب تک اس قسم کا نظام سوسائی میں قائم نہ ہو وائے، اجتماعی اخلاق کا حسن نمایال نہیں ہوسکیا۔

#### فرد اور جماعت

پرانے اور نے سب حکماء اتنی بات تو مانے ہیں کہ انفر ادی اخلاق کا ظہور اجھاعِ انسانی کے اندر ہی ہوتا ہے۔ لیعنی ایک فرد انسانی جب تک کسی سوسائٹی کے رکن کی حیثیت سے نہ دیکھاجائے، اس کی اخلاقی بلندی نظر نہیں آتی۔ ایک شخص جو جنگل میں رہتا ہے، اپنے کسی خلق کے اظہار کاموقع نہیں پاتا۔ اس لئے اسے نیک وبد کہنا پنے اندر کچھ زیادہ معنی نہیں رکھتا۔ لیکن جو نہی وہ اجھاع میں داخل ہوجاتا ہے، اس کے کاموں کا جائزہ لیاجاتا ہے۔ اگر اس کے کاموں کا جائزہ لیاجاتا ہے۔ اگر اس کے کاموں سے اجتماع کے کسی حصے کو نفع پنچتا ہے تو کہاجائے گا کہ وہ شخص نیک ہے اور اگر نقصان پنچتا ہے تو کہاجائے گا کہ وہ بر اے۔ اس نیکی "اور"بدی "کی مقد ار بھی اس بات پر مو قوف ہے کہ اس

المُن المُن

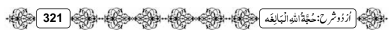
کے کام کا اثر اجتماع کے تھوڑے جھے پر پڑتا ہے یازیادہ جھے پر۔ جتنازیادہ حصہ اس کے کسی فعل سے اثر لے گا، اتنابی اس کی "نیکی "یا" بدی "کی مقد ارزیادہ یائم شار ہوگی۔

اس میں شک نہیں کہ فرد کی اپنی ہستی بھی خاص اہمیت رکھتی ہے۔ لیکن وہ اجماع کی پہکتا ہے۔ لیکن وہ اجماع کی پہکتا کے لئے ہے، نہ کہ اس سے الگ رہ کر زندگی بسر کرنے کے لئے۔ حضرت امام الہندولی الله دہلوی میں ایک جہائے ہی کو "فرد "مانتے ہیں اور انسانی فرد کو اس کا ایک حصہ یا جز قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ اس کا نظریہ "امام نوع انسانی" یہی فکر ظاہر کر تا ہے۔ وہ اجماع کی صحت اسے قرار دیتے ہیں کہ افراط و تفریط ایک نقطہ اعتدال پیدا کرلے۔ چنانچہ فرماتے ہیں کہ:

"وافراد الانسان كا لاعضاء للعناية الازلية الرحبانيه المنعقدة فى صورة نوع الانسان - فاذا صلحت الاعضاء كلها بالفرض، فهو الصحة التامة و الاعتدال الحقيقي وهوكالبمتتع كبا ان صحة زيد مثلاً بحيث لا يكون في اعلام في اعضائه افراط و تفريط اصلاً كالبمتتعة ......فكذالك انحص الكلام في الهيئة القربية من هذا الصحة وهي انجبار الافراط بالتفريط حتى يعود الكل بالهيئة الاجتباعية صالحًا" (البردر البازغ صفح ١٩٣٨)

"عنایت رحمانی انسانی نوع کی صورت میں آگر جی، تو تمام انسانی افراداس کے لئے اعضاء کی مانند بن گئے۔ فرض کرو کہ تمام اعضاء اور اجزاء صحت مند ہیں تو کہاجائے گا کہ یہ کامل صحت اور حقیقی اعتدال ہے۔ مگر واقعہ یہ ہے کہ اس قسم کی کامل صحت اور حقیقی اعتدال تھے۔ اس کی مثال یوں سمجھو کہ انسانی فرد کی صحت اس کی مثال یوں سمجھو کہ انسانی فرد کی صحت اس کی طاط سے دیکھی جائے گی کہ اس کے بدن کے اخلاط (Humours) اور اعضاء میں کوئی کی وہیثی اور خرابی نہ ہو، تو یہ بالکل نا ممکن ہے۔ پس صحت کے معنی صرف یہ ہوسکتے ہیں کہ جب اخلاط اور اعضاء کے طنے سے صحت تامہ کے قریب قریب موات پیدا ہو جائے۔ ایسے ہی انسانی اجتماع کی صحت کا حال ہے۔ اس کی صحت سے مراد بھی صرف یہی ہوسکتی ہے کہ انسانی اجتماع کی صحت کا حال ہے۔ اس کی صحت سے مراد بھی صرف یہی ہوسکتی ہے کہ انسانی افراد کی افراط و تفریط مل کر کوئی نقطہ مراد بھی صرف یہی ہوسکتی ہے کہ انسانی افراد کی افراط و تفریط مل کر کوئی نقطہ اعتدال پیدا کر لے۔ "

گویا حضرت امام تعطیقت کے نزدیک اخلاق، اجتماعی زندگی میں ظاہر ہوتے ہیں اور بہترین



اخلاق وہ ہیں جو اجتماع انسانی کو صحت عامہ (General Health) کے قریب تر آئیں۔

غرض کوئی انسانی فرد محض فرد کی حیثیت سے ترقی کر ہی نہیں سکتا، بلکہ اسے سوسائٹی کا فرد بن کرر ہنا پڑتا ہے۔ اس میں اس کی کئی حیثیتیں ہوسکتی ہیں۔ وہ ایک کئے کا حصہ ہے، وہ شہر کا باشندہ ہے، وہ قوم کا فرد ہے اور پھر ایک بین الا قوامی اجتماع کار کن بھی ہے۔ اس طرح وہ ایک پیچیدہ انسانی سوسائٹی کا پر زہ ہے۔ وہ ان سب پر اثر ڈالتا ہے اور سب سے متاثر ہو تا ہے۔ یہی اثر وتا سر (Action & Reaction) اس کے اجتماعی اخلاق کا نقطہ آغاز ہے۔

## اجتاع كالثراخلاق بر

اگر چھوٹے اور بڑے اجتماعاتِ انسانی میں بسنے والے افراد کے اخلاق پر نظر ڈالی جائے تو دیکھنے میں آتا ہے کہ ان میں بین فرق ہے۔جوں جوں انسان بڑے بڑے اجتماعات کارکن بتماجاتا ہے،اس کے اخلاق میں صفائی، پختگی اور بلندی آتی جاتی ہے۔

ہم پہلے بیان کر آئے ہیں کہ حضرت امام عیث کے نزدیک انسان تین باتوں میں حیوانوں سے متاز ہے:

- (۱) انسان، اجماع کے فائدے اور رائے کلی کے لئے بھی کام کر تاہے۔
  - (۲) وه اینے افعال اور کر دار میں حسن کوسامنے رکھتاہے۔
  - (m) وہ اپنے علوم کو پیکیل نفسی کے لئے استعال کر تاہے <sup>©</sup>

اس کے بعد وہ دکھاتے ہیں کہ انسان کے علوم اور اخلاق پررائے کلی، اجتماعیت وغیرہ کا کیا اثر پڑتا ہے۔ چنانچہ فرماتے ہیں کہ جب تمام علوم میں رائے کلی دخل پالیتی ہے یعنی علوم کو اجتماعی نقطہ کگاہ سے دیکھا جاتا ہے، تو وہ حکمت کا مقام حاصل کر لیتے ہیں۔ جب غضب رائے کلی کے ماتحت آجاتا ہے تو وہ شجاعت کی شکل اختیار کرلیتا ہے۔ جب بلند آواز میں حسن کا نمود داخل موجاتا ہے تو وہ شجھنے کے قابل کلام بن جاتی ہے اور جب اس میں رائے کلی اور اخلاق کا کمال شامل ہو جاتا ہے تو وہ افرادی نقطہ کگاہ سے شامل ہو جاتا ہے تو وہ افرادی نقطہ کگاہ سے

عَجَةِ اللهُ الْبَالِغَهُ ﴿ مَا مُعَجِّدُ اللهُ الْبَالِغَهُ ﴾ ﴿ وَالرُّوسُ مَا خُجَةِ اللهُ الْبَالِغَهُ ﴿ وَاللهُ الْبَالِغَهُ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَهُ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

دیکھاجاتا ہے۔جو نہی وہ رائے کلی یا اجماعی نقطہ نگاہ اختیار کرلیتا ہے، وہ خلق ساحت (سیر چشمی) کی شکل اختیار کرلیتا ہے۔ اسی طرح جذبہ 'جنسی انفرادیت کے غلبے کے ماتحت نہایت بر اہو سکتا ہے۔ لیکن جب رائے کلی یا اجماعی اخلاق کے اثر سے متاثر ہوجاتا ہے، تو وہ عفت بن جاتا ہے اور ایک قابل تعریف جذبہ ہوجاتا ہے۔

# معاشى حالات كالثراخلاقِ عوام پر

حضرت امام صاحب اخلاق کی تعمیر میں معاثی حالات کو بہت حد تک مؤثر قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ فرماتے ہیں کہ:

"اعلم ان الخواطى التى يجدها الانسان فى نفسه و تبعثه على العبل بموجبها لاجرم ان لها اسبابا كسنة الله تعالى فى سائر الحوادث والنظرو التجرية يظهران ان منها .......مزاجه الطبيعى المتغير بسبب التدبير المحيط به من الاكل والشهب ونحوذ لك" \_ (ججة الله البالغ، عبد اول صفح ٢٤)

"انسان کے دل میں چھوٹے چھوٹے خیالات پیدا ہوتے ہیں۔وہ اسے کی کام پر آمادہ کرتے ہیں۔ ان کو خطرات کہتے ہیں۔ یہ خطرات خود بخو دپیدا نہیں ہوجاتے،

بلکہ جس طرح کارخانہ الٰہی میں اس کا کوئی نہ کوئی سب ہوتا ہے، ایسے انسان کے دل میں پیدا ہونے والے ان خطرات کے بھی بہت سے سب ہوتے ہیں۔ ان میں سے میں پیدا ہونے والے ان خطرات کے بھی بہت سے سب ہوتے ہیں۔ ان میں سے ایک سب توجبات ہے۔ (جس سے یہاں بحث نہیں۔ ناقل) دوسر اانسان کامزان طبعی ہے، جو انسان کے معاشی ماحول کے اثرات مثلاً کھانے پینے وغیرہ سے بدلتار ہتا ہے۔ یہ مزان طبعی بھی انسان کے دل میں کام کی خواہش پیدا کرنے کا ایک بڑا سب ہو تا ہے۔ "

گویاساج کے معاثی حالات انسان کے اخلاق کے پیدا کرنے میں جو اس کے افعال کا متیجہ ہوتا ہے، بہت زبر دست اثر رکھتے ہیں۔

ایک اور جگه فرماتے ہیں کہ:

"انها الاخلاق بالاحوال لابالعلوم" (بدوربازغه ص ٢١)

• بدوربازغه ص۲۸



" انسانی اخلاق معلومات سے پیدا نہیں ہوتے بلکہ ان حالات سے پیدا ہوتے ہیں، جن سے انسان گھر کی زندگی بسر کر تاہے۔"

### معاشيات كامقام

یہ پہلے بیان کیا جاچکا ہے کہ حضرت امام الہند تو اللہ عماء کے خلاف اصلاح نفس کاکام اخلاق کے بجائے "لطیفہ جوارح" سے شروع کرتے ہیں۔ اس اجمال کی تفصیل بیہ ہے کہ انفرادیت پیند حکماء اور صوفیاء اخلاق کوار تفاقات معاشیہ پر مقدم کرتے ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ انسان کے ماحول کی اصلاح نہ ہونے کی وجہ سے تہذیب اخلاق کاکام عمومی تحریک خہیں بن سکتا۔ اس کے برخلاف حضرت امام ولی اللہ تو اللہ تو اللہ تاہدیب نفس ( Self نہیں بن سکتا۔ اس کے برخلاف حضرت امام ولی اللہ تو اللہ تو اللہ تاہدیب نفس ( purification ) سے پہلے ایک منزل لطیفہ ہوارح مقرر کی ہے۔ جس کی تفصیل آپ ہی کے الفاظ میں حسب ذیل ہے:

"در ظاہر شرع، که متی به اسلام است، مبحوث عنه لطیفه بجوارح است؛ شخیل این لطیفه آن است که قلب و عقل و نفس به اعتبار تقویم جوارح، وآله بودن برائے مجمیل افعال جوارح و فنا در جوارح مسی به لطیفه بجوارح می گردد و برائے تعہیم این لطیفه برین فقیر شترے ظاہر ساختند که مشرف برموت بود فیر ازر مقے از حیات بااوباتی نمانده و جمیح لطائف ثلاثه بارزه اوضعیف گشته اما اورا در قطارے بسته بودند واوغیر زرفتن و فتن قوتے نداشت: پس تا آخر انز باق روح راہ مے رفت، بعد ازاں بمرد بازر فتن بازماند نش ہمال و مرد نش ہمال؛ دریں حال آگا بانیدند که این شتر فانی است در لطیفه کم جوارح و مواخذه اکمال برجمیں لطیفه است ۔ " (الطاف القد س ۲۵ تا ۳۰)

"ظاہر شرع میں، جے اسلام کہتے ہیں؛ لطیفہ جو ارح سے بحث ہوتی ہے۔ اس کی حقیقت بہ ہے کہ قلب، عقل اور نفس تیزوں انسان کے جو ارح کے قیام کا سبب ہیں۔ انہی کے ذریعے جو ارح کام کرتے ہیں اور بیہ جو ارح میں فناہیں، جو لطیفہ جو ارح کہلاتے ہیں۔ اس لطیف بات کو مجھے سمجھانے کے لئے ایک اونٹ میرے سامنے ظاہر کیا گیا، جو مرنے کے قریب تھا۔ اس میں برائے نام زندگی باتی رہ گئی تھی اور اس کی تینوں ظاہری قو تیں ضعیف ہوگئ تھیں۔ اس کے باوجود اسے اونٹوں کی قطار میں باندھا ہو اتھا اور اسے چلنے ہی سے کام تھا۔

عَلَيْهُ اللَّهُ النَّهُ النَّا النَّالِقُلُولُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالِقُلُولُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالِقُلُولُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالِكُ النَّالِ النَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِكُ النَّالِلْمُ النَّالِكُ النَّالِكُ اللَّالِكُ اللَّهُ النَّالِكُ اللّ

چنانچہ دہ روح کے نگلتے تک چلتا ہی رہا۔ اس کے بعد مرکر گرکیا۔ جو نہی دہ چلئے سے رکاموت نے اسے آلیا۔ اس حال میں جھے بتایا گیا کہ یہ اونٹ لطیفہ نجو ارح میں فانی ہے اور ظاہری قوانین کے متعلق جو پر سش ہوتی ہے، دہ ای لطیفے سے ہوتی ہے ۔

اس کا مطلب یہ ہے کہ قلب، عقل اور نفس کے دورخ ہیں۔ ایک انسان کے اعضاء وجوارح کی طرف، اس کی بیمیل وجوارح کی طرف، اس کی بیمیل کانام شریعت ہے۔ دوسر ارخ اپنے منبع کی طرف، اس کی بیمیل کانام احسان، یا تصوف یا طریقت ہے۔ اس کا ایک اور نام فلسفہ اللی بھی ہے۔ یعنی انسان کی یہ تینوں قو تیں جب اس کے افعال ظاہری کی تہذیب کی طرف ماکل ہوں تو جن قواعد کی پابندی کریں گی، وہ ظاہری شرع ہے، یہی انسان کی ارتفاقی زندگی ہے۔ یہ تینوں قو تیں جب اپندی دوسرے رخ یعنی منبع کے لحاظ سے دیکھی جاتی ہیں تو جن علمی اصولوں کی پابندی کرکے ترقی کرتی ہیں، وہ تصوف مافلسفہ اللی کہلاتے ہیں۔

تمام انسان ایک جیسی استعداد لے کر نہیں آئے۔ بعض لوگ بعض چیزیں ابنی زندگی کی ابتداء ہی میں سمجھ لیتے ہیں اور بعض نہیں سمجھ سکتے۔ چنانچہ خاص چیز فہم لوگ ان قو توں کے دو سرے رخ بعنی خدا تعالی کے ساتھ ان کے تعلق کو بر اہر است ابتداء عمر میں سمجھ لیتے ہیں اور اس کے حمطابق زندگی بسر کرتے ہیں۔ لیکن عوام کی بیہ حالت نہیں ہوتی۔ وہ ان قو توں کے اس رخ کو پہلے سمجھتے ہیں، جس کا تعلق ان کے بدنی افعال سے ہے، وہ ان افعال کو در ست بنانے کی طرف راغب ہوجائے ہیں۔ ممکن ہے کہ آگے چل کر انہیں ان قو توں کے دو سرے رخ کی طرف راغب ہوجائے ہیں۔ ممکن ہے کہ آگے چل کر انہیں ان قو توں کے دو سرے رخ کی طرف تو جہ ہوجائے ، لیکن جہال تک ان کے افعال اور جو ارح کی تہذیب کا تعلق ہے ، حضرت امام صاحب میں ان کی انسانیت کی شمیل کا ایک اہم جز ہے۔ یہ وہ حقیقت امام صاحب میں ان کی انسانیت کی شمیل کا ایک اہم جز ہے۔ یہ وہ حقیقت اس کی پوری اہمیت سمجھ لینی چاہئے۔ اس وقت معلوم ہوگا کہ انتہا گی زندگی اور معاشی حالات کی اصلاح کا جس سے انسان کے افعال پر گہر ااثر پڑتا ہے ، انسان کی اندرونی اصلاح سے کتا قربی تعلق ہے ۔

<sup>●</sup> حضرت مولاناعبیداللد سندهی ججو فرمایا کرتے تھے کہ انسان کو اونٹ کی طرح کام کرتے ہوئے جان دینی چاہئے اور خود بھی اپنے اس قول پرعمل کرکے دکھایا، وہ حضرت امام صاحب ج کے اس قول سے لیا گیا ہے۔ (مرتب)

غور سے کام لیاجائے، تو معلوم ہوگا کہ ان چاروں خلقوں کی پیکیل اجتماع انسانی کے اندررہ کر ہی ہوگا کہ ان جارہ کر ہی ہوسکتی ہے اور انسان کا ماحول ان اخلاق کی پیکیل پر بہت گہر ااثر ڈالٹا ہے۔ ان میں سے آخری خلق تو خصوصیت سے ایک ایسے نظام کا طالب ہے جس میں انسان نہ خود کسی پر ظلم موتا ہر داشت کر ہے۔ حضرت امام الہند ویشالی اسے ہی اجتماع انسانی کے قیام کا سبب بتاتے ہیں۔ چنانچہ فرماتے ہیں کہ:۔

#### "عدالت" كي ابميت

"خصلت چهارم عدالت است وآل خصلتے است که صدورا قامت نظام عادل و سیاست کلی از دے باشد"۔("معات" مطبوعہ بیت الحکمت، لاہور ص ۲۹)

"چوتھی خصلت عدالت ہے۔انسانی سوسائی کے نظام عدل کا انحصار اس پرہ،اس سے ابتماعِ انسانی کی سیاست عالیہ چل سکتی ہے۔"

ایک اور جگہ فرماتے ہیں کہ عدالت میں وہ ملکہ یا خصلت ہے جس سے ایسا نظام عدل پیدا ہوتا ہے جو نہایت آسانی سے تدبیر منزل اور سیاست مدینہ اور بین الا قوامی اجتماعات کے قیام کا سبب بتا ہے۔ اس خلق کی بنیاد اس جذبہ انسانیت پرہے، جس سے جمہوریت پیند افکار پیدا ہوتے ہیں اور پھر وہ آگے چل کر اپنے مناسب حال سیاست پیدا کر لیتے ہیں، جو حکمت الہی کے مطابق ہوتی ہے گ۔

# ا قصادی خرابی کااثر اخلاق پر

حضرت امام ترویک خزدیک اجتماع انسانی میں عدالت کے نہ ہونے ہی سے خرابی پیدا ہوتی ہے، جس سے انسانی سوسائٹی نہ صرف مادی لحاظ سے برباد ہو جاتی ہے، بلکہ وہ اپنے اچھے اخلاق بھی کھو بیٹھتی ہے۔ چنانچہ رومی اور ایر انی سوسائٹیوں میں اقتصادی لوٹ کھسوٹ اور امر اکی چیرہ دستیوں سے عوام پر جو اثر پڑا، اس کا نقشہ کھینچنے کے بعد حضرت امام فرماتے ہیں کہ:

🗨 ججة الله البالغه جلد دوم ص ٦٨

"عام طور پر تصوف، اخلاق سے شروع کیا جاتا ہے۔ معاثی ضروریات حیوانی زندگی کے لئے تسلیم تو کی جاتی ہیں، لیکن ان کا انسانیت سے تعلق تسلیم نہیں کیا جاتا، جس کی وجہ سے ہماری سیاست کھو کھلی ہو گئی ہے اور ہمارے عقلمند اور بااخلاق لوگ سیاست سے الگ رہناہی اپنا کمال سمجھنے لگ گئے ہیں ●"۔ لیکن حضرت امام ولی اللہ نے انسانی معاثی ضروریات کو انسانیت کا براہ راست جزقر ار دے کر سمجھا دیا ہے کہ ان ضروریات کو قابو میں لا کرعوم میں ایسا صحیح نظام قائم کرناضر وری ہے۔ "جو ان کی ضروریات کو پورا کر دے اور اس کے بعد ان کے پاس کچھ وقت نے جائے تا کہ وہ اپنے لطائف کی تکمیل پرغور کر سکیں ●۔"

### اخلاقِ اربعه

حضرت امام ولی الله د بلوی و شاله کی خود یک لطیفه جوارح سے مرادیہ ہے کہ انسان مندرجہ ذیل چاراخلاق اپنے اندر پیداکرنے کی مشق کرے:

- (۱) ـ طهارت
- (۲) \_إنمات
- (۳) ـ سادت
- (۴) ـ عدالت

طہارت سے مر اوہ،بدن،لباس اور خیالات کی پاکیزگ۔

اخبات سے مر اد ہے، صحیح علوم سے اتنی وابستگی کہ انسان ان کی تغییل کو اپنے لئے ضروری سیجھنے گئے اور پھر ان علوم کے منبع یعنی خداوند تعالیٰ کی اطاعت کو اپنے لئے لازم قرار دے۔

عدالت سے مر ادنہ صرف ہیہ ہے کہ انسان دوسرے انسان کاحق نہ مارے، بلکہ یہ بھی کہ اپنے تمام اعمال وافعال میں میانہ روی اختیار کرے۔

Ф مولاناعبد الله سندهى عِيرانية: الفرقان،ولى الله نمبر ص٠٣٣

<sup>◘</sup> مولاناعبدالله سندهى ومنالية: الفرقان، ولى الله نمبر ص ١٣٠٠



"فلما كثرت هذه الاشغال تشبح في نفوس الناس هيآت خسيسة وأعى شواعن الاخلاق الصالحة" ( جَمَة الله البالغي، جلد اول ١٠٧٠)

یعنی امر اءعیا شیوں میں اور غرباچاپلوی میں مبتلا ہو جاتے ہیں اور ان اعمال کی مشق کثرت سے ہونے لگتی ہے، تو نتیجہ بیہ نکلتا ہے کہ لوگوں کے نفوس میں گندی شکلیں جمع ہو جاتی ہیں اور وہ اچھے اخلاق سے عاری ہو جاتے ہیں "۔

اس سے ظاہر ہے کہ حضرت امام مُعِشَّة کے نزدیک اقتصادی بدحالی اور معاثی اور پی ج عوام کی اخلاقی پستی اور بربادی کاسب بنتے ہیں۔

# معاشی حالت کی اصلاح کی ضرورت

یہ ممکن ہے کہ بعض افراد اتنے بلند نظر، مضبوط کر دار اور پختہ اخلاق ہوں کہ وہ معاشی بدحالی ہے متاثر نہ ہوں۔ اس کی بیبیوں مثالیں ہر ایک سوسائٹی میں مل سکتی ہیں۔ لیکن جماعت کے اخلاق پر معاشی بدحالی کا اثر ضرور پڑتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت امام الہند اجتماع اور افراد کی صالحت قائم رکھنے کے لئے معاشی نظام کی اصلاح ضروری قرار دیتے ہیں اور صاف صاف کی صالحت ہیں کہ حکمت ِ الہی جب نظام معاشی کی خرابی و یکھتی ہے تو انقلاب لانے والی قوتوں کو بروئے کارلاتی ہے ۔ کارلاتی ہے ۔

#### انبياءاورار تفاقات

اس میں شک نہیں کہ انبیاء کرام (Prophets) اجتماعِ انسانی کی اصلاح کے لئے آتے ہیں، توان کا اصلی مقصد ان طریقوں (ارتفاقات) کی اصلاح ہوتی ہے جن سے انسان خداتعالیٰ کے ساتھ اپنے تعلقات بہتر بناسکیں۔ لیکن جیسے اوپر دکھایا جاچکا ہے، چو نکہ اجتماعی معاشیات کا اجتماعی اخلاق پر بہت گہر ااثر پڑتا ہے اور سوسائٹی کا معاشی توازان خراب ہو جانے ہی سے عوام

<sup>™</sup> یہ انقلاب مجھی ان لوگوں کے ذریعے آتا ہے جن کو خدا تعالیٰ نے علوم الہام کرتا ہے۔ مجھی اس اجتماع کے عظمند لوگوں کے ذریعے آتا ہے۔ قرآن عکیم کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ جب مجھی ایسے حالات پیدا ہو جائیں کہ مجمین اور عظمند دونوں انتقاب برپاکر کے کثیر مظلوم آبادی کو قلیل ظالم آبادی کے چنگل سے نہ بچا سکیں، تو قدرت اس خطے کی بربادی کے امیاب پیدا کردیتے ہے۔ (مولاناع بیداللہ شندھی میخشاند)

بھی کرنی پڑتی ہے، تاکہ غلط خیالات، غلط رسوم اور غلط عادات کی اصلاح ہو کر صیحے عادات پیدا ہو سکیں ۔ چنانچہ حضرت امام وعشد فرماتے ہیں کہ:

"اگرچ انبیاء کی تعلیم کی اصلی غرض وغایت یہ ہوتی ہے کہ خدا تعالی کے ساتھ انسان کے تعلقات عبودیت مختلف طریقوں اور شکلوں سے قائم کریں، لیکن اس کے ساتھ رسوم فاسدہ کی بربادی اور ارتفاقات صالحہ کے قیام کی ترغیب بھی ان کے مثن کا جز ہوتی ہے۔" (ججۃ اللہ البالغہ، جلداول، ص۱۰۴)

یہ ملہمین اس لئے نہیں آتے کہ انسان کی اجھا عی زندگی کو توڑ پھوڑ کر محض رہبانیت قائم کریں۔ چنانچہ حضرت امام فرماتے ہیں کہ:۔

"الله تعالی ہر گزید نہیں چاہتا کہ انسان اپنی تمدنی زندگی کے دوسرے درجے (ارتفاق دوم) کو جس میں معاش، اکتساب، تدبیر خانہ، باہمی لین دین اور باہمی تعاون کی زندگی شامل ہے ترک کر دیں یاشہر می زندگی سے بے توجی بر تیں۔ اور نہ کسی نبی نے بھی اس کا تھم دیا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ انبیاء یہ بھی تھم نہیں دے سکتے کہ لوگ پہاڑوں کی غاروں اور جنگلوں، بیابانوں میں جابسیں، اجماعی زندگی ترک کر دیں اور انسانی اجماع کی بھلائی برائی سے الگ تھلگ زندگی بسر کریں۔ کیونکہ اس کا نتیجہ سوائے وحشت وبر بریت کے اور پچھ نہیں ہو سکتا۔ بلکہ انہوں نے ہمیشہ ارتفاقی و تمدنی زندگی میں اعتدال پیدا کرنے کی تلقین کی ہے، تاکہ نہ توعوام ارتفاقات میں مبتلا ہو کر عیاثی کی زندگی بسر کرنے ارتفاقات میں مبتلا ہو کر عیاثی کی زندگی بسر کرنے لئیں اور نہ و حثی وبر بری اقوام کی می زندگی میں مبتلا ہو جائیں۔ "

نبي اكرم مُنَّالِيْنِ كَلِي بعثت كي غرض: اصلاح ارتفا قات

خود نبی آخر الزمال حضرت محدر سول الله منافظیم کی بعثت کے متعلق کلصتے ہیں کہ:

"لماكان الشم السارى في زمن ابراهيم عَلَيْكِ هو نسيان التوحيد نزل الحق بإزائه بإشاعة التوحيد وتوليد العبادات من طهارة وصلؤة و زكؤة وحج و صوم و

دوسرے درجے پر جنت کی تعمقول سے مستفید کرے گی اور تیسرے درجے پر جاکر اسے روئیت رب العالمین کے لئے تیار کردے گی 0°۔

### ارتفا قاتِ الهبيه

ابواب اسبق میں انسان کی ارتفاقی یعنی معاثی زندگی کی ترقی اور ضروریات کی فراہمی کے طریقوں پر حکمت ولی اللهی کے نقط منگاہ سے مفصل بحث ہو چکی ہے۔ ان ابواب کا خلاصہ بیہ ہم محاثی زندگی انسان کی زندگی کا ضروری، لازم اور لابد پہلو ہے۔ کوئی نظام جو انسانیت کی تنظیم کا ادادہ کرے، انسان کی معاشی ضروریات سے چٹم پوشی نہیں کر سکتا۔ لیکن حضرت امام ولی الله وہلوی تحفظات کے نزدیک ان معاشی ضرور توں کی فراہمی پر انسانیت ختم نہیں ہوجاتی، بلکہ انسانی معاشر سے یاسوسائٹی میں معاشی مساوات کی ایک خاص غرض وغایت اور ایک معنوی حاجت ہے جس کی خاطر یہ سارانظام صحیح اصول پر قائم کرنے کی ضرورت ہے اور وہ یہ ہے کہ انسان کے اندر ایک نقطہ ہے۔ جسے حضرت امام "ججر بحت "کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔ یہی انسان کی اندر ایک نقطہ ہے۔ جسے حضرت امام "ججر بحت "کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔ یہی انسان کی انسان بیت کا انہ از اراور اس کے آگے جھکے کا جذبہ انسانیت کا ایک لازم جز قرار پایا ہے۔ اس

صحیح معاثی نظام میں انسان کے اس جوہر یا تجربحت کی ضرور توں کا بھی خیال رکھاجائے گا۔ اور اس کی صورت میہ ہوگی کہ انسان کے معاثی نظام کو انسان کی عقل کے تابع رکھاجائے۔

جب اس نظام کو عقل کے تابع لایا جائے گا تواس کے اوپر یہ جذبہ کار فرماہو گا کہ انسان مرنے کے بعد فنا نہیں ہو تابلکہ اسے خدا کے سامنے اپنے تمام افعال اور اعمال کے لئے جواب دیناہے۔اس وقت انسان کے اعمال کا فیصلہ اس نقطہ نگاہ سے ہو گا کہ ان اعمال سے انسانیت عامہ کو کتنافائدہ یاضرر پنچاہے۔فیصلے کا یہ دن اٹل ہے اور کوئی شخص اس باز پر س سے نئی نہیں سکتا۔ اس لئے دنیا میں اس نظام کو خدا کے نائب کی حیثیت سے چلایا جائے ،نہ کہ خود مختار مطلق العنان کی حیثیت سے جلایا جائے گا تو لا محالہ عقلند ساتھیوں کے حیثیت سے۔ جب انسان سے سمجھ کر اس نظام کو چلائے گا تو لا محالہ عقلند ساتھیوں کے

• مولاناعبيد الله سندهى: الفرقان، ولى الله نمبر، صفحه ٢٣٢٠

ذكرولهاكان الشرالسارى في زمن نبينا محمد على اختلال الهلل وانقلاب الارتفاقات خاصة على اصحابها وكان الامراشد واقسى نزل الحق بإلاائه بالجهادواشاعة العبادات وتوقيتها والقضاء بزوال دولة الروم والعجم وانتظام امرالنبوة كهيئة الارتفاق الرابع: ففتح على المراكب الخير لم يفتح قبله وانتظبت به امة من الناس هى خيرامة اخرجت للناس "(تفهيمات الهيد، جلداول ص٠٢١١٢)

"چونکه حضرت ابراہیم مَلیَّلِا کے زمانے میں انسانیت توحید کو بھول چکی تھی اس لئے اسی شرسے دنیا کو پاک کرنے کے لئے حق اس شکل میں نازل ہوا کہ توحید کی اشاعت کی جائے اور طہارت، نماز، زکو ہ، جج، روزہ اور ذکر الٰہی کی عبادات پیدا کرلی جائیں۔

اس کے بعد ہمارے نبی حضرت محمد رسول الله مَنْ اللهُ عَلَيْدُ کَمَ عَهِد مِيں ملتوں مِيں خلل پر گيا تھا اور خصوصيت سے انسان کی معاشی اور تهدنی زندگی ميں بد نظمی اور به برگیا تھا اور خصوصيت سے انسان کی معاشی اور تهرنی زندگی ميں بد نظمی اور به خرابی بہلی خرابی سے بھی زیادہ بڑے نتائج بيدا کرنے والی تھی اور اس کی خرابی بہت دور تک پہنی بھی تھی۔ اس لئے اب عبادات کی اشاعت اور ان کے او قات معین کرنے کے ساتھ جہاد کا بھی تھم ہوا اور حکمت اللی انساعت اور انسان کے اور ایر انی حکومتی نظاموں کو برباد کر دیا جائے اور نظام نبوی کو بین الا قوامی بیانے پر منظم کیا جائے۔ چنانچہ اب حضرت محمد رسول الله مَنَّ اللَّهُ عَلَّ اللَّهُ مَنَّ اللَّهُ فَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِلْ اللَّهُ مِلْ مُلْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَمُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّه

غرض عوام کے معاشی اور اقتصادی حالات کی اصلاح ان کے اخلاق کی اصلاح کے لئے شرط اول ہے۔ شرط اول ہے۔

"ا قضادی نظام کی در ستی کا متیجہ یہ ہوگا کہ انسانی اجتماعیت کے اخلاق مکمل ہوں گے اور ان اخلاق کی پنجیل ہی قبر اور حشر کی مصیبتوں سے نجات دلائے گی۔ پھر ان اخلاق کی پیخیل

الرُوُوشِ حَ: خُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

مشوروں کے ساتھ کام کرے گااور اپنے نظام کی بنیاد ایثار پر رکھے گا۔

جب کوئی شخص اپناپیٹ کاٹ کر اپنے حاجمتند ہمسائے کی مدد کر تاہے تووہ ایثار کا ایک درجہ طے کرلیتا ہے۔ جب دہ اپنے سارے گھر انے کو اس درجے پرلے آتا ہے توایثار کے پہلے درجے سے بلند ہو کر اس مقام پر پہنچ جاتا ہے کہ اپنے خاند ان کی ضرور تیں پس پشت ڈال کرغریب اور بے کس لوگوں کی مدد کرے۔ یہ یقیناً پہلے کی بہ نسبت بہت بلند درجے کا ایثار ہے۔ جب کسی قوم کے افراد ایثار اور قربانی کے اس درجے پر پہنچ جائیں، تووہ بہت بلند درجہ حاصل کر لیتے ہیں۔ یہ ہوہ چیز جو قر آن کیم اس مختصر فقرے میں ظاہر کرتا ہے کہ:

يُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمُ وَلَوْكَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ (الحشر: ٩)

"جو حاجت مندول کی حاجتیں پوری کرنے میں اپنی ضرور تیں پس پشت ڈال دیتے ہیں"۔

کسی اجتماع میں سے اجتماعی ایثار اس وقت پیدا ہوتا ہے جب مرنے کے بعد کی زندگی کا تصور پوری طرح گھر کرلیتا ہے۔ کسی اجتماع میں مرنے کے بعد کی ذمہ داری کا جتنازیادہ احساس ہوگا، اتناہی وہ اجتماع زیادہ سرمایی شکن اور عادل ہوگا اور جتنا سے احساس کمزور ہوگا، اتناہی وہ کم سرما سے شکن اور عدالت میں کمزور اور ظلم اور بے راہ روی میں زور دار ہوگا۔

اگرار تفاقاتِ معاشیہ کو عقل اور خداتر سی کے تحت چلانے کے بجائے حیوانی دواعی کے تحت کھ کر چلایاجائے گاتولا محالہ کسی نہ کسی رنگ کی مطلق العنانی اور استبداد پیدا ہوگا، جس میں ایک مختصر مضبوط جماعت کمزور اور غریب طبقے سے انتفاع (Exploitation) کرے گی۔ جس کا نتیجہ بیہ ہو تا ہے کہ سوسائٹی کی دولت اس مختصر گروہ میں چکر لگاتی رہ جاتی ہو اور ذرائع پیداوار پر اسی گروہ کا قبضہ ہو جاتا ہے۔ اس اقتصادی غلبہ سے وہ اپنے لئے سوسائٹی پر سیاسی غلبہ پیدا کرلیتا ہے اور اس طرح اس کا سلسلہ انتفاع (Exploitation) مکمل ہو جاتا ہے، لیکن سوسائٹی کا کثر حصہ بربادی کے قریب پہنچ جاتا ہے۔

ایک ساج یا قوم کے اندراس قتم کا نظام پیداہوجانے کے بعد بعض او قات یہ ممکن ہوتا ہے کہ وہ دوسرے کم ور ساجوں سے بھی ناجائز فائدہ اٹھائے اور ان کو بھی اقتصادی غلبہ کے تحت لاکرسیاسی غلامی کی جکڑ بندیوں میں باندھ لے۔ اسے شبنشاہیت یا امپیریلزم کے تحت لاکرسیاسی کتے ہیں۔ ایک چھوٹے سے گروہ کے ہاتھوں انسانی آبادیوں کے ناجائز (Imperialism)

انظاع (Exploitation) کی میدر تن شکل ہے، جو اب تک پیداہوئی ہے۔ اس کا نتیجہ میہ ہوتا ہے کہ بہت کی اقوام ایک قوم کے چند افراد کے لئے سامانِ عیش و تعیش فراہم کرنے کے لئے وقف ہو جاتا ہے جو انسانیت کی بنیاد ہیں اور انسانیت کی بنیاد ہیں اور جن کا اجمالی ذکر کسی گزشتہ باب میں آچکا ہے۔

انسان کے "حجر بحت" کو بیدار کرنے اور اس طرح اسے مرنے کے بعد کی زندگی کے لئے تیار کرنے کانام امام صاحب میشالیہ کی زبان میں "اقتراب" ہے اور جن طریقوں سے یہ کیفیت حاصل ہوتی ہے، انہیں اد تفاقات الله یہ کہتے ہیں۔

حکمت ولی اللّٰی میں جس طرح ارتفاقات معاشیہ انسان کی طبعی ضرور تیں پورے کرنے کا ایک پہلوکانام ہے، ای طرح ارتفاقات الہیہ انسان کی زندگی کے دوسرے پہلوکی ضروریات پوری کرنے کا نام ہے۔ یہ دونوں انسانیت کی جمیل کے لئے لازم ہیں، جوارتفاقات معاشیہ ارتفاقات الہیہ کے اصول کے خلاف ہوں وہ انسانیت کے لئے مہلک ہیں اور جوارتفاقات الہیہ انسان کے ارتفاقات الہیہ کو مہمل کرنے والے ہوں وہ خلاف فطرت انسانی ہیں۔ ایسے ہی انسان کے ارتفاقات معاشیہ کو مہمل کرنے والے ہوں وہ خلاف فطرت انسانی ہیں۔ ایسے ہی جس سوسائی میں ارتفاقات معاشیہ پرزور دیا جائے گا اور ارتفاقات الہیہ سے غفلت برتی جائے گی، وہ استبداو (Despotism) میں مبتلا ہو کر برباد ہوجائے گی اور جس سوسائٹی میں ارتفاقات الہیہ پرزیادہ زور دیا جائے گا اور ارتفاقات معاشیہ کو ترتی نہیں کی دو جائے گی، وہ غلامی میں مبتلا ہو کر اخلاق فاضلہ سے محروم ہوجائے گی۔

#### خاتمه

حضرت امام الحكمت امام ولى الله دہلوى وَ الله علالات ، تعلیمات اور ان کے فلفے كا اجمالی بیان پڑھ لینے کے بعد بیہ بات صاف ہو جاتی ہے كہ حضرت امام صاحب وَ الله دور حكمت كے امام بیں اور حق بیہ ہوں نے حكمت کے اصول قائم كرنے میں اپنافرض پورى طرح اداكر دیاہے۔ آپ كى حكمت كا تقاضا بيہ ہم كہ قرآن حكیم كى تعلیمات اب عملى رنگ میں عوام میں چھلیں۔ اس كا انجام بيہ ہوگا كہ ان كے ذر ليے ايسا انقلاب برپاہوگا، جوعوام كى مادى اور عقلى میں تھلیں۔ اس كا انجام بيہ ہوگا كہ ان كے ذر ليے ايسا انقلاب برپاہوگا، جوعوام كى مادى اور عقلى میں جھلیں۔ اس كا انجام بيہ ہوگا كہ ان كے ذر ليے ايسا انقلاب برپاہوگا، جوعوام كى مادى اور عقلى

الزووشر ح: حُجَةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ الْبَالِغَهِ

ضرور تیں پوری کرے گا۔ تاریخ اسلام میں امیر معاویہ رفائنڈ سے سلطانیت کاجو دور شر وع ہوا،
وہ سلطان عالمگیر محیثات پر ختم ہو گیا۔ اس دور کی خصوصیت بادشاہ سے جو اپنا ذاتی قانون چلاتے
تحت کام کرتی رہی۔ گو مجھی مجھی ایسے ار تجاع پیند بادشاہ بھی آئے، جو اپنا ذاتی قانون چلاتے
سے لیکن ہر ایک ار تجاع کے بعد ایسا انقلاب آتارہا، جس کے بعد قر آن کیم کے قانون کو
چلانے والا بادشاہ تخت پر متمکن ہوجاتا تھا۔ یہی سلسلہ سلطان عالمگیر محیثات (۵۰ کہندی رکے کے بعد اس دور کا آغاز ہوتا ہے جس کی
خصوصیت حکمت کی اشاعت عامہ ہے۔

اگر تمام دنیا کی اقوام کی متوازی تاریخ کا مطالعہ کیا جائے تومعلوم ہوتا ہے کہ اس زمانے کے قریب بوری میں دور حکمت (Scientific Age) شروع ہو تاہے۔ مشین ایجاد ہوتی ہے، جس سے صنعتی انقلاب آتا ہے اور سیاسی لحاظ سے ہر ملک میں بادشائی کے خاتمے پر قومی حکومت قائم ہوتی نظر آتی ہے۔ اس زمانے میں حضرت امام ولی اللہ کی تحریک تجدید وانقلاب ایک معین پروگرام کے ساتھ شروع ہوتی ہے۔ وہ آنے والے دور کے پیش نظر انسانی ارتقائی کا وہ فلسفہ پیش کرتے ہیں، جس میں خدا پرستی کے ساتھ دنیاوی ترقی کے اصول بھی وابستہ ہیں۔ یمی وہ زمانہ ہے، جب وہ اعلان کرتے ہیں کہ جب کوئی قوم بین الا قوامی مقام سے گر جائے۔ جیسے مسلمان اس وقت ہندوستان میں گررہے تھے۔ تواسے قومیت کی منزل پر تھم کر سانس لینا چاہئے۔ مگراس میں بین الا قوامی عدل کے تصورات محفوظ کر لینے چاہئیں۔اگر وہ اپنی ماضی کی تاریج کو پڑھ پڑھ کر اس کلیر کو پیٹتی رہے گی، توبر باد ہو جائے گی۔ اگر ہندوستان کے لوگ اس حکمت کو سمجھ لیتے توجب یورپ کے استبدادی (Despotic) بین الا قوامی نظامات ٹوٹے کے بعد قومی نظامات پیدا ہوئے، جو اب پھر بین الا قوامیت کی طرف آرہے ہیں، توہندوستان میں (اوراس کے بعد ایشیامیں بھی) بین الا قوامی نظام کی شکست کے بعد قومی طرز کی حکومتیں پیدا موجاتیں۔ جیسے اب افغانستان، ایران، عراق، شام، لبنان، مصراور مجدمیں پیدا ہور ہی ہیں اور بہت ممکن تھا کہ ہندوستان میں بھی حضرت امام الہند تو اللہ اللہ علیہ کے اصول پر بورپ کے متوازی، مگر اس سے بہتر اور صالح بین الا توامی نظام پیدا ہوچکا ہوتا۔ لیکن اس حکیم کی آواز پر کان نہ د هرنے کا نتیجہ بیہ نکلا کہ یہاں ایک غیر ملکی حکومت قائم ہوگئی، جس کی وجہ سے ہندوستان کی ترقی تقریباً دو صدی پیھیے جایزی۔

المنافعة الله الماليقة عند المنافعة الله الماليقة الماليقة الله الماليقة المالي

یورپ بین حکمیاتی ایجادات اور صنعتی ترقی کے نتیج کے طور پرجوانقلاب آیا، اس سے ایک وسیح پیانے پر سرمایہ پرستی پیداہو گئ اور دوسری طرف مذہب کوسیاست سے الگ کر کے محض ایک پرائیویٹ چیز بنادیا گیا۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ پورپ کی سیاست خصوصاً بین الا توامی سیاست کسی ضابطہ اخلاق کی پابند نہ رہی۔ جس کی وجہ سے وہ ہر قسم کی غداری اور عہد شکنی کاہم معنی بن کررہ گئی۔ اس کا انجام یہ ہے کہ وہاں کسی معاہدہ صلح پر اعتاد نہیں کیا جاسکا۔ یہ عدم اعتاد اور سرمایہ واری دونوں مل کر آئے دن خوفناک سے خوفناک تر جنگیں پیدا کرتی رہتی ہیں۔ گریہ حالت اب دیر تک نہیں رہ سکتی۔ اگر پورپ کو لپنی علمی ترقی محفوظ رکھنی ہے تو اسے سرمایہ پرستی مراسہ پرستی ترک کر کے ایسے بین الا قوامی نظام کی طرف آنا ہوگا، جس کی بنیاد عدل (Justice) اور صدق (Truth) پر ہو۔ یہ وہ اصول ہے جو ارتفاق چہارم یعنی انسان کی ترقی کی بین الا قوامی مزل کے لئے حضرت امام الحکمت و کھائی نے پیش کئے ہیں۔

حضرت امام الحکمت کا فلسفہ سرمایہ پرستی (Capitalism) کے استیصال کو انسانیت کی سب سے بڑی ضرورت قرار دیتا ہے اور اس کی جگہ ایک ایساعاد لانہ نظام پیش کر تاہے، جس پر دنیا ایک مرتبہ عمل کر کے اطمینان کاسانس لے چکی ہے۔ یہ وہ نظام ہے جس کے قیام کے لئے حضرت امام ولی اللہ کا بی قربندوستان میں قبول کر لیاجا تا تو پورپ آج جس ار نفاق اعلیٰ کامالک ہے، ہندوستان اس سے بہتر ترقی کامالک ہو تا۔ گر لیاجا تا تو پورپ آج جس ار نفاق اعلیٰ کامالک ہے، ہندوستان اس سے بہتر ترقی کامالک ہو تا۔ گر ایاجا تا تو پورپ آج جس ار نفاق اعلیٰ کامالک ہے، ہندوستان اس سے بہتر ترقی کامالک ہو تا۔ گر افسوس ہے کہ ہندوستان کے سوچنے والے طبقے نے حضرت امام ولی اللہ کے اس فکر کی قدر نہ کی اور صرف بادشاہت کے زندہ رکھنے کے خواب دیکھتے رہے اور بیہ نہ سمجھے کہ جس منزل سے انسانیت گرچگی ہے، اس کی طرف وہ وہ وہ اپس نہیں ہور ہے اور نہیں سوچتے کہ قرآن تحلیم کی انسانیت بخش بادشاہتوں کے ساتھ نہیں چل سکتا۔ اب صرف یہ ہو سکتا ہے کہ قرآن تحلیم کی انسانیت بخش عملت عوام تک پہنچائی جائے اور وہ اسے اپنا کر اپنے انتخاب سے کسی قشم کی جمہوریت پیدا کر لیس، جس میں اس تعلیم کو حاکم بنالیس۔

ہمارے خیال میں یہ ناممکن ہے کہ انسانیت چلتی رہے اور اس کے وہ اصول و قوانین جو قرآن حکیم میں منضبط ہیں، غائب ہو جائیں۔اگر دنیا کو چلنا ہے قوقر آن حکیم کو ایک حاکم کی

حیثیت سے اوپر لاناہو گااور اسے اوپر لانے کی وہی شکل ہوگی، جو حضرت امام ولی اللہ نے تجویز فرمائی ہے کہ قرآن حکیم کو نصب العین بناکر ایک جماعت اس کی خاطر اپناسب کچھ قربان کرنے کو تنار ہو جائے۔

اس انقلاب کانقطہ آغاز ہندوستان میں ایک ایس حکومت کا قیام ہے، جو بین الا قوامی منزل کواینے سامنے رکھے،جو قر آن تحکیم کی تعلیم کی بلند ترین عملی صورت ہے۔ یہی وہ راستہ ہے جس یر چل کریملے عربوں نے، پھر ایرانیوں اور تر کوں نے ترقی کی۔ اسی راہ پر ہندوستان کو گامز ن ہونا ہو گا۔اس حقیقت کو ہمارے اہل فکر جتنی جلدی سمجھ لیں، اتنا ہی اچھاہے۔ نام نہاد عالم اسلام کی بین الا قوامی سیاست نے آج کل بورب کے استیلاء کی وجہ سے ہمارے لئے صرف یمی ایک صورت باقی رہنے دی ہے۔اب ہمارے لئے اس کے سواکوئی راستہ کھلا نہیں۔افغانستان، ایران، ترکی، عراق، عرب، شام اور لبنان وغیرہ ممالک نے ہندوستان کو اس کی مرضی کے خلاف بین الا توامی اسلامی سیاست سے نکال دیا ہے۔ ادھر ایک غیر ملکی سیاست نے اس پر مستبدانہ قبضہ کرکے نہ صرف اس کے بین الا قوامی تعلقات منقطع کر دیئے ہیں، بلکہ اس کی طاقت دوسری قوموں کو بور بی امپیریلزم (Imperialism) کاغلام بنانے میں استعال کرکے اس کی بین الا قوامی شہرت کونہایت خراب کر دیا ہے۔اب اس کا ایک ہی علاج ہے اور وہ یہ کہ ہم سب سے پہلے خود اپنے گھر کے مالک بنیں، اس کی خاطر اپناجان ومال قربان کریں اور ان قربانیوں سے یہاں بلندیا یہ ،صالح ، انسانیت پر بنی حکومت قائم کریں، جس کاسنگ بنیادیہ ہو کہ ہندوستان کی تمام اقوام کے ساتھ یکسال انصاف کریں اور ان کو ارتفاقات معاشیہ میں پوراپورا حصہ دیں۔ جب ہم یہ کرلیں گے، تو ہندوستان سے باہر کے بین الا قوامی مجمعوں میں ہماری عزت ہوگی۔ یہ عزت کا مقام حاصل کرنے کے لئے جمیں ججة الاسلام، امام ولی الله وہلوی عن من الله کا وہ پروگرام قبول کرلینا چاہئے جس کی تفصیل گزشتہ صفحات میں دی گئی ہے۔ یہی وہ پروگرام ہے، جے پورپ سمجھ سکتاہے اور اسی پر کاربند ہو کر ہم ہندوستان کی تمام اقوام کومطمئن کر <u>سکتے ہیں۔</u>

والثدالموفق